# С именем Аллаха Милостивого, Милосердного.

Хвала Аллаху! Мы воздаём Ему хвалу, просим Его о помощи и прощении и молим Его о том, чтобы Он направил нас на прямой путь. Мы прибегаем к защите Аллаха от зла наших душ и от наших дурных дел, ведь никто не собьет с пути ведомого Аллахом, а тех, кого Он сбивает с пути, никто не выведет на прямую дорогу! Свидетельствую, что нет бога, кроме одного лишь Аллаха, у которого нет сотоварища, и свидетельствую, что Мухаммад - Его раб и Его посланник, да благословит Аллах и да приветствует его самого, его семейство и его сподвижников.

#### А затем:

Предлагаемое вниманию читателя краткое изложение основ исламского вероучения состоит из нижеследующих разделов:

ПЕРВЫЙ: предисловие, включающее определение термина "вероучение" ( акида), а также указания на то, какой смысл вкладывается в основы исламского вероучения, что лежит в основе догматов веры, какое место занимает знание о догматах веры и что служит источником знаний о них, какими методами пользуются стремящиеся к истине, делая свои выводы, и какие доказательства используют, и, наконец, во что обязан верить каждый достигший зрелости человек (мукалляф).

ВТОРОЙ: пояснения, касающиеся шести основ веры.

ТРЕТИЙ: разъяснения, касающиеся различных аспектов веры: слова "вера" как такового, увеличения и уменьшения веры и суждения о совершившем тяжкий грех.

ЧЕТВ РТЫЙ: о правах членов семьи посланника Аллаха, и его сподвижников, да будет доволен Аллах ими всеми.

И я прошу Аллаха Всевышнего, слава Ему, чтобы Он сделал этот труд полезным и помог мне осуществить его только ради Него, и я прошу Его также, чтобы Он направил нас на путь прямой, путь тех, кого Он облагодетельствовал, не тех, на кого Он разгневался и не заблудших.

Да благословит Аллах и да приветствует нашего пророка Мухаммада, а также его семейство и всех его сподвижников.

Доктор Мухаммад бин Ауда ас-Са'ави.

# ПРЕДИСЛОВИЕ.

### ОПРЕДЕЛЕНИЕ ПОНЯТИЯ «'АКИДА».

В арабском языке глагол «' $a\kappa a\partial a$ », корень которого составляют собой буквы "  $a\ddot{u}$ н", " $\kappa a\phi$ " и " $\partial anb$ ", передаёт различные значения, имеющие отношение к таким вещам как решимость, упорство и твёрдость.

Что же касается однокоренного с ним слова «'акида», то как специальный термин оно обозначает собой всё то из имеющего отношение к религии, что известно человеку и в чём он убеждён сердцем.

Круг этих знаний или же эту науку называют также "основами религии", поскольку на этом основывается нечто иное, и её называют также "также "также также наукой вопросов является вопрос о единственности Аллаха Всемогущего и Великого в отношении Его сущности, Его имён, Его атрибутов, Его действий, а также в отношении того, что касается поклонения Ему. И её называют также "верой", по той причине, что отвечая на вопрос Джибрила, мир ему, о вере, посланник Аллаха, постоя в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников, в Последний День и в предопределённость хорошего и дурного.

# ОСНОВЫ ИСЛАМСКОГО ВЕРОУЧЕНИЯ.

В основе исламского вероучения лежат те шесть основ веры, о которых неоднократно упоминали как Аллах Всевышний, так и посланник Аллаха, «мооповыть».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - "*Таухид*" - единобожие.

Так, например, Аллах Всевышний сказал:

 $\P$  в том благочестие, чтобы вы обращали лица свои к востоку и западу, но благочестив тот, кто уверовал в Аллаха, в Последний День, в ангелов, в Писание и пророков... $\P$ 

("Корова", 177.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Посланник и верующие уверовали в то, что было ниспослано ему от Господа. Все уверовали в Аллаха, в Его ангелов, Его Писания и Его посланников...» ("Корова".285.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Тот, кто не верует в Аллаха, Его ангелов, Его Писания, Его посланников и в Последний День, впал в глубокое заблуждение.» ("Женшины". 136.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقْدُرٍ ﴾

«Поистине, каждую вещь сотворили Мы по предопределению.» ("Пуна". 49.)

А в "Сахихах" аль-Бухари и Муслима и сборниках других мухаддисов приводится хадис, передаваемый со слов Умара бин аль-Хаттаба и Абу Хурайры, да будет доволен Аллах ими обоими, где сообщается, что в ответ на вопрос Джибрила, мир ему, о вере посланник Аллаха, «МОСОВОВНЕТЬ СКАЗАЛ).

«Суть веры состоит в том, чтобы верил ты в Аллаха, в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников и в Последний День, а

также в том, чтобы верил ты в предопределённость как хорошего, так и дурного.»

К сказанному можно добавить лишь то, что у вышеупомянутых основ есть свои ответвления.

### МЕСТО НАУКИ О ВЕРОУЧЕНИИ ИСЛАМА.

Она является самой достойной, важной и возвышенной из всех наук, так как достоинство любой науки определяется прежде всего достоинством предмета её изучения, а место её - степенью потребности в ней людей и тем, какую пользу в мире этом и в мире ином могут принести человеку, постигающему ту или иную науку, знания, которые он в результате этого может получить.

Потребность и необходимость рабов Аллаха в знаниях такого рода превосходят все иные потребности, так как сердца людей могут обрести жизнь, познать блаженство и успокоиться только в том случае, если познают своего Господа, которому они поклоняются, узнав о Его именах, Его атрибутах, Его действиях, о том, что необходимо присуще Ему, и о том, что к Нему неприменимо, при том условии, что они будут любить Его больше всего иного и стремиться к тому, что может приблизить их к Нему.

Чем более достоверным и полным знанием о своем Господе обладает раб Его, тем больше он почитает закон (шариат) и установления Аллаха, тем больше старается следовать им и тем большее значение придает миру вечному.

И если в душе раба глубоко запечатлеется всё то, что связано со знанием об Аллахе и Его единственности, с любовью к Нему и страхом перед Ним, с пониманием необходимости подчинения Его велениям и запретам, а также с верой в то, что Он выполнит Свои обещания и Свои угрозы, то он не только обретёт счастье и в мире этом, и в мире ином, но принесёт счастье и всем тем, кто его окружает, так как правильность образа жизни человека зависит от правильности его убеждений и степени здравомыслия, если же его убеждения будут порочными, то порочным будет и его образ жизни.

Передавая слова Ибрахима, мир ему, Аллах Всевышний сказал:

(Как же я могу бояться того, чему поклоняетесь вы наряду с Аллахом? Ведь вы не побоялись поклонения им наряду с Аллахом, несмотря на то, что не привёл Он вам в пользу этого никаких доводов! Так кто же из нас должен ощущать себя в большей безопасности? Ответьте, если вы только знаете!)

А потом Всевышний отделил одних от других, указав на то, кто из них окажется в безопасности. Аллах Всевышний сказал:

«Те, которые уверовали и не осквернили веру свою несправедливостью, именно они пребывают в безопасности, и ведомы они прямым путём.» ("Скот".82.)

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абдуллаха бин Мас'уда, да будет доволен им Аллах, где сообщается о том, что слово "несправедливость", использованное в вышеупомянутом аяте, посланник Аллаха, "млаха, истолковал как "многобожие", что полностью соответствует и смыслу слов Всевышнего, который сказал:

«...ибо многобожие - великая несправедливость.» ("Пукман", 13.)

Таким образом, данный аят служит указанием на то, что в День воскресения в безопасности окажутся лишь те, кто искренне поклонялся только Аллаху, и лишь они будут ведомы правильным путём и в мире этом, и в мире вечном.

Что же касается многобожия, то оно является таким грехом, которого Аллах не простит, ибо Аллах Всевышний сказал:

Поистине, Аллах не простит поклонения другим наряду с  ${\rm Hum}$ , а все иное простит  ${\rm OH}$ , кому пожелает.  ${\rm N}_{\rm CWHCHMIS}$  ("Женшины".48.)

Кроме того, многобожие ещё и делает все дела тщетными, ведь Аллах Всевышний сказал: ﴿ لَيُنْ أَشُرُكُ لَيُحْبِطُنُ عُمَالُكُ ﴾

Поистине, если станешь ты поклоняться и другим наряду с Аллахом, то тщетными окажутся дела твои... ("Tonnы", 65.)

И Аллах Всевышний сказал также:

 $\mathbb{A}$  если станут они поклоняться кому-либо еще наряду с Ним, то все дела их окажутся тщетными.  $\mathbb{A}_{(\mathsf{"CKOT"},88.)}$ 

Аллах Всевышний также сказал:

«В День тот займемся Мы делами, которые они творили, и развеем их в прах.» ("Различение".23.)

Таким образом, единобожие служит защитой религии, жизни и имущества человека, о чём и говорится в одном из хадисов, который приводится в обоих "Сахихах" со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, сказавшего: «Посланник Аллаха, сказал:

"Мне было велено сражаться с этими людьми до тех пор, пока они не засвидетельствуют, что нет бога, кроме Аллаха, и что я – посланник Аллаха, и если они сделают это, то тем самым защитят от меня свою жизнь и своё имущество, которые после этого могут оказаться доступными для других лишь по праву ислама $^2$ , а отчёта с них вправе будет требовать только Аллах $^2$ »

В обоих "Сахихах" приводится также и другой хадис, передаваемый со слов Убады бин ас-Самита, да будет до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеются в виду многобожники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Иначе говоря, в том случае, если человек нарушит законы ислама.

волен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, моголовны, сказал:

﴿من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، وأن عيسى عبدالله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ، والجنة حق والنار حق ، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل﴾

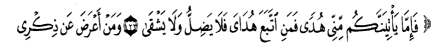
«Того, кто засвидетельствует, что нет бога, кроме одного лишь Аллаха, у которого нет сотоварища, что Мухаммад -Его раб и Его посланник, что Иса - раб Аллаха, Его посланник, Его слово, с которым Он обратился к Марйам, и дух от Него, что рай - истина и ад - истина, Аллах введёт в рай независимо от того, какими будут дела его.»

Ввиду этого каждому мусульманину следует уделять внимание всему тому, что имеет отношение к его вероучению, а выражаться это должно в стремлении к приобретению необходимых знаний и пониманию, передаче знаний другим и размышлениям, чтобы человек мог быть уверенным в том, что религия его стоит на правильных основах, благодаря чему он сможет обрести счастье в обоих мирах.

### ИСТОЧНИК ИСЛАМСКОГО ВЕРОУЧЕНИЯ.

Источником исламского вероучения являются Книга Аллаха, слава Ему, и сунна Его посланника, «раположения которыми следует руководствоваться и которых следует придерживаться. Что же касается тех, кто станет следовать и тому, и другому, то Аллах Всевышний поручился за то, что такие не собьются с пути истинного в мире этом и не окажутся в бедственном положении в мире вечном.

Аллах Всевышний сказал:



# فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ وَيُومَ ٱلْقِيكَ مَةِ أَعْمَىٰ ﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَ أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا وَقَالَ كَذَلِكَ أَنتَكَ النَّنَافَنسِيمًا وَكَذَلِكَ ٱلْبُومَ نُسَىٰ ﴾

«Если вы по воле Моей вступите на прямой путь, то последовавший им не заблудится и не окажется в бедственном положении. А тому, кто не будет помнить обо Мне, поистине, предстоит жизнь тяжкая, и Мы воскресим его в День воскресения слепым. И он воскликнет: "Господи! Почему Ты воскресил меня слепым? Ведь раньше я был зрячим!" Скажет Он: "Подобно тому как ты забыл Наши знамения, которые были явлены тебе, ты тоже будешь предан забвению сегодня!"»

("Ta xa", 123 - 126.)

Аллах Всевышний оказал милость этой общине, направив к людям посланника из них же самих для того, чтобы он очистил их и научил их Корану и мудрости, и Аллах Всевышний сказал:

(OH - TOT, KTO НАПРАВИЛ К НЕГРАМОТНЫМ ПОСЛАННИКА ИЗ ИХ ЧИСЛА. ОН ВОЗВЕЩАЕТ ИМ ЕГО АЯТЫ, ОЧИЩАЕТ ИХ И УЧИТ ИХ ПИСАНИЮ И МУДРОСТИ, ХОТЯ ПРЕЖДЕ ОНИ И ПРЕбывали в явном заблуждении... <math>("CoSpanne".2)

И Аллах Всевышний поклялся, что не уверует никто из людей до тех пор, пока не изберет этого посланника, «радположерь, судьей и не подчинится его решению.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آفَهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّ

«Но нет - клянусь твоим Господом! - они не уверуют, пока не изберут тебя судьей во всём том, что приводит их к спорам. И тогда не будут они восставать против твоего решения и подчинятся ему полностью. ("Женшины".65)

Стремящиеся к истине, то есть те, кто придерживается сунны и стремится к согласию, всегда полагаются на Коран и сунну, с почтением относятся к содержанию аятов и хадисов, не допускают искажений или же такого их толкования, которое противоречило бы смыслу, вложенному в них Аллахом или посланником Его, в отличие от того, что позволяют себе люди, вводящие в религию всевозможные новшества и следующие лишь собственным пристрастиям. И они не пускаются в рассуждения об аятах Аллаха и словах Его посланника, не обладая необходимым для этого знанием, но размышляют над Книгой Аллаха и сунной Его посланника, как и повелел им

Аллах, хвала ему, сказавший: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرُونَ الْقُرُونَ الْقُرُونَ الْقُرُونَ الْمُعَالِيق

(Неужели же не задумываются они над смыслом Корана?) ("Женшины", 82)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ أَفَامُ يَدَّبُّو الْقَوْلُ ﴾

(Неужели они не призадумались об этом Слове [Коране]?) ("Верующие". 68.)

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبِكِرُكُ لِيَكَبَرُوا عَالِمَتِهِ ﴾

Писание, которое Мы ниспослали тебе, благословенно, и пусть они размышляют над его аятами... ("Cad".29")

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ الْآرِ تِلْكَ الْمُرِينِ الْمُرِينِ الْمُرِينِ الْمُرِينِ الْمُرِينِ

(Алиф, лям, ра. Это — знамения ясного Писания.) ("Йусуф".1.)

Аллах Всевышний также сказал:

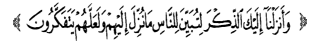
﴿ هَٰذَابِيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمُوعِظَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ ﴾

 $(\mbox{Это} - \mbox{разъяснение людям, руководство и наставление для богобоязненных.} ("Семейство Имрана".138.)$ 

Аллах Всевышний также сказал:

 $(\dots$ знайте, что на посланника Нашего возложена лишь ясная передача. ( ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) (

Аллах Всевышний также сказал:



(...и Мы ниспослали Тебе Коран, чтобы ты разъяснил людям то, что было ниспослано им,— может быть, они одумаются.)

("Пуёлы", 44.)

Поступая таким образом, они не противопоставляют свой разум и свои суждения Корану и сунне, ибо считают, что религиозная традиция и разум не могут противоречить друг другу, если передаваемое является достоверным, а разум чистым.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Под передаваемым или же мусульманской традицией (накль) подразумеваются аяты Корана и достоверные хадисы, заключающие в себе сообщения о словах и делах пророка, а под чистым разумом - здравый рассудок. В связи с этим можно сказать, что многие ясные указания свидетельствуют о том, что сердца людей изначально приспособлены к познанию и восприятию истины, что же касается посланников, *мир им*, то Аллах направлял их к людям для того, чтобы привести к совершенству то, что свойственно человеку от рождения и что подвержено отклонениям, о чём мы еще поговорим ниже.

Более того, как аяты Корана, так и хадисы содержат в себе и умозрительные доводы, указывающие на то, к чему направляет людей религия. Так, например, приводя доводы, свидетельствующие о существовании Аллаха, Всевышний говорит:

«Или созданы они из ничего? Или сами они творцы?» ("Тора",35.)

Приводя доказательства Своей единственности, Аллах говорит:

«Аллах не породил сына, и нет наряду с Ним иного бога, а если бы это было не так, то каждый бог уносил бы с собой то, что сотворил, и одни из них возвысились бы над другими»

-, а указывая на обладание Им знанием, Всевышний говорит: ﴿ ٱلْاَيْعِلَهُ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴾

«Неужели не знает Тот, кто сотворил, ведь Он - Проницательный, Осведомлённый?» "Впасть", 14.

С помощью разума можно усвоить целый ряд постулатов науки о вероучении ислама, таких, как утверждения о том, что Аллах существует, что Он — Один, что Он является Живым, что Он возвышается над Своими творениями и обладает знанием о них, что Он является Всемогущим и Мудрым, что один лишь Он достоин поклонения и так далее. Однако, с помощью одного только познания невозможно постичь все тонкости этой науки, которые становятся доступными пониманию исключительно благодаря Корану и сунне.

Ранее мы уже указывали, что исходим из того, что противоречий между Кораном и сунной, с одной стороны, и разумом, с другой, быть не может, если разум остаётся чистым и не подверженным никаким изменениям. К этому нам остаётся добавить

лишь то, что если всё же обнаружится нечто такое, что будет внушать кому-либо мысли о подобных противоречиях, то предпочтение следует отдавать указаниям Корана и сунны, и этому есть две причины:

Во-первых, Коран и сунна представляют собой нечто незыблемое, в то время как разум подвержен изменениям.

Во-вторых, Коран и сунна оберегаются от любых искажений, чего о разуме сказать нельзя.

# В Ч $^{\circ}$ М ДОЛЖЕН БЫТЬ УБЕЖД $^{\circ}$ Н И ЧТО ДОЛЖЕН ЗНАТЬ ЧЕЛОВЕК, ДОСТИГШИЙ СОВЕРШЕННОЛЕТИЯ. $^{1}$

Каждый совершеннолетний (*мукалляф*) должен верить во всё то,что принёс с собой посланник Аллаха, «АЛЛАХ», в целом, признавая также и правильность его слов о необходимости уверовать в Аллаха, в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников, в Последний день, в предопределённость как хорошего, так и дурного, и необходимость подчинения велениям и запретам посланника Аллаха, «АЛЛАХ», в чём и состоит суть веры в целом.

Если говорить о частностях, то каждый совершеннолетний должен признавать истинность всех подтвержденных сведений, как о самом посланнике Аллаха, « Далах в далах в далах в далах в далах и запретах.

Что же касается того, что принёс с собой посланник Аллаха, «МПАХ», но что не дошло до сведения человека, в силу чего он не смог узнать об этом, то он не понесёт наказания за непризнание деталей этого, поскольку подобное признание является частью вышеупомянутого признания в целом.

Познание частностей того, с чем пришёл к людям посланник Аллаха, «МОСОВНЕ В ЯВЛЯЕТСЯ ТАКОЙ ОБЯЗАННОСТЬЮ, неисполнение которой может быть извинено обстоятельствами (фарду-ль-кифайа),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Мукалляф — Имееется в виду каждый взрослый и дееспособный мусульманин, который должен нести полную ответственность за все свои действия в соответствии с шариатом. Другими словами — это мусульманин, достигший такого возраста, с которого он должен выполнять свои религиозные обязанности в полном объеме.

иначе говоря, достаточно будет, если познание этого окажется доступным лишь части членов общины.

Если говорить о знании частностей, обязательном для каждого человека, то здесь нельзя выделить что-то одно, поскольку в данном случае обязательность определяется двумя обстоятельствами: способностью и потребностью.

Так, например, для человека, который способен усваивать это знание и понимать его тонкости, обязательным является многое из того, что необязательно для неспособных к этому. Иными словами, если человек слышит какое-либо ясное указание, имеющее отношение к знанию о частностях, и понимает его смысл, для него становится обязательным то, что необязательно для тех, кто этого не слышал, а для муфтия, правителя или знающего обязательно то, что необязательно для отдельных людей в целом.

Что же касается потребностей, то каждый совершеннолетний (мукалляф) должен знать о том, во что ему необходимо верить и в чём он должен быть убеждён, а также о том, что ему следует выполнять и от чего следует отстраняться. Здесь в пример можно привести человека, обладающего имуществом, с которого он должен выплачивать закят. Такой человек обязан знать все детали, касающиеся выплаты закята со своего имущества, в то время как тот, кто имуществом не обладает, этого знать не обязан. То же самое можно сказать о человеке, который может совершить хаджж и о том, который не в состоянии сделать этого, и т.д.

А если говорить о том, что выходит за рамки обязательного для каждого ( $\phi ap \partial y$ -ль- 'айн), то всё это относится к обязанности по способности ( $\phi ap \partial y$ -ль-ки $\phi$ айа).

### ОСНОВЫ ВЕРЫ.

## ПЕРВАЯ ОСНОВА: вера в Аллаха.

Под этим подразумеваются знание, подтверждение, признание и твёрдая убеждённость в том, что Аллах существует и что Он является Единственным в Своих делах, Единственным достойным поклонения, а также Единственным в том, что касается Его имён и Его атрибутов.

Эта вера включает в себя четыре составные части.

# ПЕРВАЯ: вера в существование Аллаха.

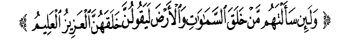
Признание факта существования Всевышнего Творца, *слава Ему*, является естественным в силу того, что сердца по природе своей созданы для признания этого. Кроме того, к подобному признанию неизбежно приводят те очевидные данные, которые становятся известными всем людям либо без каких-либо размышлений и рассмотрения, либо уже при ближайшем рассмотрении.

Большинство людей признавало существование Творца и то, что Творец этот является Единственным, как сказал об этом Все-

Посланники их говорили им: "Неужели вы сомневаетесь в Аллахе, Творце небес и земли?" ("Ибрахим".10.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَلَبِنِ سَأَلْتَهُمْ مِّنَ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴿ وَلَبِنِ سَأَلْتَهُمْ مِّنَ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

Аллах Всевышний также сказал:



«Если ты спросишь их: "Кто сотворил небеса и землю?"-, они непременно ответят: "Их создал Великий, Знающий")

Аллах Всевышний изначально наделил Своих рабов тем, что позволяет им познавать Его, признавать Его единственность, почитать и любить Его, в чём и состоит суть чистого единобожия, исповедовать которое надлежит всем Его рабам, как сказал об этом Всевышний:

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَ أَلَا بُدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَكِي اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

Обрати же свой лик к религии с верностью по установлению Аллаха, которое Он предписал людям. То, что сотворил Аллах, не подлежит изменению – такова истинная религия, но большинство людей не ведает! Обращаясь к Аллаху, бойтесь Его, совершайте молитвы и не будьте в числе многобожников, которые внесли раскол в свою религию и разделились на толки, представители каждого из которых премного довольны собой.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры,  $\partial a$  будет доволен им Аллах, сообщившего, что пророк, "АЛЛАХ,", сказал:

или огнепоклонника. То же самое можно сказать и о животных, рождающихся со всеми своими органами. Разве увидиль среди них родившегося с отрезанным носом?»

Что же касается "Сахиха" Муслима, то в этом сборнике приводится другой хадис, передаваемый со слов Ийада бин Химара аль-Муджаши'и, *да будет доволен им Аллах*, который сообщил, что посланник Аллаха, «Милах», поведал (людям), что его Всемогущий и Великий Господь сказал:

«...И поистине, создал Я всех Моих рабов ханифами, но стали являться к ним шайтаны и отвратили их от их религии, запретив им то, что Я разрешил, и повелев им поклоняться наряду со Мной тому, относительно чего не приводил Я никаких доволов.»

Таким образом, само естество человека свидетельствует о существовании Всемогущего, Знающего, Мудрого и достойного поклонения Творца, однако, как следует из цитированных выше ясных указаний, человек может внутренне отклоняться от того, что изначально присуще ему.

Среди людей есть много таких, кто оспаривает очевидное и известное каждому от рождения. Что касается взглядов и устремлений людей, то они не отличаются упорядоченностью, что и приводит к серьезным расхождениям. Объяснение этому можно найти в словах Аллаха Всевышнего, который сказал:

«Мы сотворили много джиннов и людей для ада. У них — сердца, которые не разумеют, глаза, которые не видят, уши,

<sup>1 - &</sup>quot;Ханиф" - человек, исповедующий чистое единобожие.

которые не слышат. Они подобны скотам и даже еще более заблудшие. Они не обращают внимания.  $)_{("Преграды",179.)}$ 

Аллах Всевышний также сказал:

«Или ты полагаешь, что большинство неверных способно слышать или понимать? Они – всего лишь подобие скотов. Более того, они отклонились от пути в ещё большей степени» ("Различение", 44.)

В силу этого всегда были люди, которые отрицали существование Творца либо только на словах, как делал это фараон и ему подобные, либо и на словах, и по внутреннему убеждению. Сообщая о фараоне, Всевышний сказал:

«Фараон спросил: "Кто же Господь миров?"»<sub>("Поэты", 23)</sub>

Поскольку в этом вопросе было скрыто отрицание и непризнание,<sup>2</sup> Муса дал ему нужный ответ. Аллах Всевышний сказал:

«Он ответил: "Господь небес и земли и того, что находится между ними, если вы уверуете". Фараон сказал стоявшим около него: "Слышите ли вы?"

<sup>1-</sup> Аллах передал также, что фараон сказал: ﴿ اَ اَلَا اِلْكُمُ الْأَوْلَى ﴾ (Я - Господь ваш высочайший) ("Исторгающие", 24) -, и он сказал также: ﴿ مَاعَلِمُتُ الْكُمُ مِّنَ إِلَا مِغَرِيكِ ﴾ (Я не знаю для вас иного бога, кроме меня) ("Рассказ", 38)

Муса продолжал: "Ваш Господь и Господь ваших праотцев". Фараон сказал: "Поистине, посланник ваш, который послан к вам, – безумец!" Муса сказал: "Тосподь востока и запада и того, что находится между ними, если только вы разумеете". ("Поэты", 24 - 28.)

И Аллах Всевышний сообщил также, что Муса сказал ему:

«Ты, несомненно знаешь, что не кто иной, а только Господь небес и земли ниспослал эти знамения для наглядности...»

("Ночное путешествие", 102.)

И Аллах Всевышний сказал о фараоне и народе его:

Они отвергли их неправедно и кичась, хотя в душе они убедились в истинности их.)  $_{("Муравьи" 14.)}$ 

# Доводы, подтверждающие существование Творца.

Поскольку признание существования Творца есть нечто, связанное с самим естеством и изначально заложенное в сердца людей, доказательств тому можно привести великое множество. В основе их лежит сам факт существования сотворённого, что уже само по себе указывает на существование Творца, независимо от того, идёт ли речь о сотворённом в целом или же об отдельных его частях. Так, например, всё сушествующее, будь то люди, животные, растения, металлы, облака, дождь и так далее, некогда не существовало, а потом возникло, но всё то, что появляется и исчезает, никогда не возникает само по себе.

Иначе говоря, Всевышний спрашивает: разве созданы они без участия Творца?..., разве они сами себя сотворили? Ответ на оба этих вопроса очевиден, и поэтому в вышеупомянутом аяте он не приводится. У них обязательно должен быть Творец, ибо, как

уже было сказано, ничто само по себе не появляется, а если бы не было того, что приводит к его возникновению, то оно бы и не возникло.

Мы привели один из возможных умозрительных доводов, указывающий на существование Творца, но подобных доводов имеется множество. Об этом же говорят и аяты Корана, не ограничивающиеся одними лишь указаниями на существование Творца, но указывающие также и на то, что Ему присущи определённые атрибуты совершенства, так как в этих аятах о Творце говорится как о Всевышнем, Знающем, Мудром, Милосердном, Великом, Богатом, Вечном и так далее.

Подтверждение всему этому можно получить путем рассмотрения того, что касается ниспосланных и сотворённых знамений Аллаха. Так, например, совершаемые действия свидетельствуют о могуществе Всевышнего, а их точность и совершенство - о Его знании, величие сотворённого указывает на величие мудрости Творца, а потребность всего сотворённого в Творце является указанием на Его богатство.

В Своей Книге Аллах Всевышний призывает людей поразмыслить о том, кому принадлежит власть над небесами и землёй, но делается это не только для того, чтобы привести доказательства существования Творца, но и для того, чтобы доказать, что Ему присущи такие атрибуты совершенства, которыми помимо Него никто больше не обладает, что у Него нет недостатков и что в откровениях, воспринятых Его посланниками, мир им, не было ничего, кроме правды.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَنتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبْثُ مِن دَاّبَةٍ عَاينَتُ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ وَلِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبْثُ مِن دَاّبَةٍ عَاينَتُ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ وَأَخْلِلْفِ ٱلْيَلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن رِّزْقٍ فَأَحْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَصَرِيفِ وَالْخِيلَافِ ٱلْيَالِفِ مَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَيِأْتِي حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَءَاينِكِ مَاللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ أَلْلَهُ مَنْ أَلُوهُا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِ فَيَأْتِي حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَءَاينِكِ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَلِيْكُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُ فَيْ اللْعَيْلُ لَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُ مِا اللَّهُ مَا عَلَيْكُ مَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ مِنْ اللْهُ مَا عَلَيْكُ لَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُ مِنْ الْمِنْ مُنْ الْمُعَلِّلِهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللْمُنْ مِنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مِنْ مُنْ اللْمُ

Поистине, в небесах и земле заключены знамения для верующих. И в том, что вас сотворили, и в животных, которых Он

рассеял по земле, - знамения для тех, кто твёрд в вере. В смене дня и ночи, в уделе<sup>1</sup>, который Аллах ниспосылает с неба, оживляя им землю, что была безжизненной, и в смене ветров, поистине, заключены знамения для тех, кто разумеет. Это - знамения Аллаха. Мы возвещаем их тебе в истине. Так в какие же сказания, кроме как об Аллахе и Его знамениях, они веруют?

("Коленопреклонённая", 3 - 6.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, в сотворении небес и земли, в смене дня и ночи заключены истинные знамения для обладающих разумом...»

("Семейство Имрана", 190.)

Аллах Всевышний также сказал:

(Неужели не призадумались они о том, кому принадлежит власть над небесами и землёй, о всём сущем, что сотворил Аллах, о том, что, может быть, приближается их смертный час?! В какие же слова после этого они уверуют?) ("Преграды", 185.)

Аллах Всевышний также сказал:

 $\P$ ы непременно покажем им Наши знамения в разных краях и среди них самих, пока не удостоверятся они, что он  $^2$  истина.  $\P$  ("Разъяснены".53.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеется в виду дождь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Здесь подразумевается Коран.

# ВТОРАЯ ОСНОВА: признание единственности господства Аллаха (таухид ар-рубубийа).

Имеется в виду признание единственности Аллаха в отношении Его действий, иначе говоря, признание того, что лишь Аллах является Творцом всего и что лишь Он является Господом, Владыкой, Оживляющим, Умерщвляющим, Дарующим средства к существованию, Управителем, Проявляющим благоволение, Наносящим вред, а также обладающим прочими атрибутами, присущими только Господу.

Нам неизвестны факты отрицания этого вида единобожия представителями каких-либо религиозных общин, как неизвестны и какие-либо заявления о том, что мир сотворён двумя творцами, подобными друг другу по своим атрибутам и способными на одни и те же действия, ибо это невозможно по определению, к чему мы ещё вернёмся позднее.

Нет никаких сообщений также и о том, что кто-либо из людей утверждал, будто некто участвовал в процессе творения всего сущего наряду с Аллахом, или утверждал бы, что существует некто, обладающий такими же атрибутами, как и Аллах. Суть утверждений многобожников отражает их убеждённость в том, что любой из сотоварищей Аллаха, будь то ангел, пророк, планета или какой-нибудь идол, подвластен Аллаху. В одном из хадисов, приводимых в "Сахихе" Муслима и передаваемых со слов Ибн Аббаса, да будет доволен им Аллах, сообщается, что произнося слова тальбийи, многобожники из числа арабов говорили: "Вот я перед Тобой, нет у Тебя сотоварища, кроме того, кто подвластен Тебе, как подвластно Тебе и то, чем он владеет". Что же касается посланника Аллаха, "

"Вот за посланника Аллаха", то он стал произносить то, что свидетельствует о чистом единобожии, говоря:

# ﴿لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك ، إن الحمد والنعمة لك والملك

"Вот я перед Тобой, о Аллах, вот я перед Тобой, вот я перед Тобой, нет у Тебя сотоварища, вот я перед Тобой, поистине, хвала, милость и власть — всё принадлежит Тебе, и нет у Тебя сотоварища!"

Аллах Всевышний поведал нам, что многобожники из числа арабов, к которым был направлен посланник Аллаха, филомография в денежник в д

целом признавали Аллаха единственным Творцом, о чём упоминается во многих аятах Корана. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

«Если ты спросишь их: "Кто сотворил небеса и землю?"-, то они, несомненно, ответят: "Аллах". Скажи им: "Хвала Аллаху!" Но большинство их не разумеет. "(Приман", 25.)

Аллах Всевышний также сказал:

# ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُوْفِكُونَ ﴾

(Eсли ты их спросишь: "Кто создал небеса и землю и подчинил Своей власти солнце и луну?"-, то они непременно ответят: "Аллах". Но сколь же отвратились они! (I) (Пажьбіг)

Аллах Всевышний также сказал:

«А если ты их спросишь: "Кто низверг с неба воду и оживил ею землю, после того как она умерла?"-, они непременно ответят: "Аллах". Скажи: "Хвала Аллаху!" Но большинство их не разумеет.) ("Паж".63.)

Аллах Всевышний также сказал:

 $<sup>^{1}</sup>$  - То есть: отвратились от веры в единого Бога, после того, как признали Его.

- (Спроси: "Кто даёт вам удел с неба и земли?" Или: "Кто властен над слухом и зрением? Кто извлекает живое из мёртвого и извлекает мёртвое из живого? Кто управляет всем?" И они ответят: "Аллах") ("Прирк", 31.)

Аллах Всевышний также сказал:

# 

«Спроси: "Кому принадлежит земля и те, кто на ней, если вы только знаете?"

Они ответят: "Аллаху". Спроси: "Неужели же вы не призадумаетесь?"

Спроси: "Кто Господь семи небес и Господь великого трона?"

Они ответят: "Они принадлежат Аллаху". Спроси: "Неужели же вы не устрашитесь?"

Спроси: "В чьей деснице власть надо всем сущим? Кто защищает и от кого нет защиты, если только вы знаете?"

Они ответят: "Аллах". Скажи: "До чего же вы околдованы!" "Верующие", 84 - 89

Тем не менее некоторые люди считают, что есть вещи, сотворённые не Аллахом. Так, например, дуалисты-огнепоклонники считают, что не Аллах сотворил мрак, кадариты считают, что Аллах не является творцом действиий животных, а некоторые многобожники из числа арабов и прочих народов считали, что их божества приносят им пользу или наносят вред сами по себе, а Аллах не творит этого.

В связи с существованием такого вида многобожия в Коране была показана его несостоятельность. Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَايَّ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعَضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ هُمْ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

«Аллах не порождал сына, и нет наряду с Ним другого бога. А если бы не так, то каждый бог уносил бы с собой то, что он сотворил, и одни из них возвысились бы над другими.)

("Верующие", 91.)

Слова Всевышнего в данном случае являются не чем иным как образцом умозрительного довода, суть которого состоит в отрицании возможности существования двух творцов, и разъяснением того, что Бог Истинный обязательно должен являться Творцом, обладающим способностью к действиям и могуществом, а если бы наряду с Ним существовал и какой-нибудь иной бог, обладающий такой же властью, то он был бы властителем отдельного творения и тоже отличался бы дееспособностью и могуществом. Однако совместное владение не устроило бы другого бога, который попытался бы подчинить себе сотоварища и управлять всем единолично, и если бы смог, то сделал это, а если нет, то отделился бы со своим творением, унеся его куда-нибудь прочь.

Таким образом, в случае существования двух творцов, не-избежным стало бы одно из двух:

- 1 либо каждый бог унёс бы то, что он сотворил,
- 2 либо один бог возвысился бы над другим.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - То же самое наблюдается и во всех иных случаях, поскольку когда двое на равных участвуют в каком-либо деле, над ними обязательно стоит ктото третий, которому оба они подчиняются, или же один из двоих подчиняется другому, и не может быть так, чтобы они во всём были равны между собой и не было бы над ними кого-то ещё, так как идентичность одного другому приводит к тому, что они начинают мешать друг другу. Так, например, они будут мешать друг другу, если один из них не сможет сделать что-либо без предоставления ему такой возможности со стороны другого. Если же каждый может действовать независимо друг от друга, они будут поступать именно так, и никто из них не будет партнером другого и каждый из них унесёт то, что он сделал. Наконец, если они не равны друг другу, то более слабый подчинится сильнейшему, после чего он либо станет обращаться к нему за помощью, либо покинет его.

Однако всё то, чему мы являемся свидетелями, противоречит самой мысли о возможности существования нескольких творцов, ибо упорядоченность и гармоничная взаимосвязь между собой всех составных частей творения — небес и земли, того, что вверху, и того, что внизу — указывают на то, что всем в мире управляет Единственный Бог, Великий и Всемогущий.

# **ТРЕТЬЯ ОСНОВА:** признание того, что божественной природой обладает только Аллах (таухид аль-улюхийа).

Под этим подразумевается признание единственности Аллаха, находящее своё выражение в действиях Его рабов, иначе говоря, признание того, что Аллах является единственным Богом и что один лишь Он достоин поклонения, в то время как никто иной этого не заслуживает. Именно в этом и заключается смысл слов "Нет бога, кроме Аллаха", ибо суть этого великого свидетельства состоит в том, что никто, кроме Аллаха, не обладает правом на поклонение со стороны других. Таким образом, в этом смысле значения слов "Бог" и "объект поклонения" идентичны.

Передают, что о смысле слова "Аллах" Абдуллах бин Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал следующее: "Аллах — это Тот, кого все сотворённые Им существа должны считать Богом и кому они должны поклоняться". Он также сказал: "Онтот, кого всё сущее считает Богом и кому поклоняется всё сотворённое". Сообщается также, что он читал: "...и отречься от тебя и обожествления тебя..."—, подразумевая под обожествлением "поклонение". И он говорил: "Фараону поклонялись на земле". Нечто подобное сообщали также и о высказываниях Муджахида и некоторых других.

Призыв к единобожию такого рода являлся первым шагом всех посланников, как является оно главной обязанностью любого достигшего совершеннолетия и дееспособного человека. Именно ради этого Аллах Всевышний создал джиннов и людей, ради этого направлял Он к ним Своих посланников и ради этого ниспосылал Он им Свои Писания. Кроме того, именно из-за этого возникали споры между посланниками и теми, к кому они были посланы, и это являлось причиной разделения людей на верующих и неверных, счастливых и злосчастных.

<sup>1</sup> - Имеется в виду 127-й аят суры "Преграды", где сказано: "...и отречься от тебя и твоих богов..."

# Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾

«Я создал джиннов и людей только ради того, чтобы они поклонялись Мне.» ("Рассенвающие".56.)

# « وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّاتَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ » Аллах Всевышний также сказал:

Аллах Всевышний также сказал:

 $\mathbb{V}_{M}$  было велено лишь одно – поклоняться Аллаху, придерживаясь искренней веры и будучи ханифами...)

("Явное доказательство", 5.)

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Ибн Аббаса, *да будет доволен Аллах ими обои*ми, сообщившего о том, что когда посланник Аллаха, « оправлял Му'аза, *да будет доволен им Аллах*, в Йемен, он сказал ему:

﴿إِنك تأتي قوما أهل كتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، فإن هم أجابوك لذلك فأعلمهم أن الله افـــرض عليهــم خس صلوات في اليوم والليلة ، فإن هم أجابوك لذلك فأعلمهم أن الله افـــرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فرد على فقرائهم

« Поистине, ты явишься к обладателям Писания, так пусть же свидетельство о том, что нет бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад – посланник Аллаха, станет первым из того, к чему ты призовешь их, и если они ответят на твой призыв, то сообщи им, что Аллах вменил им в обязанность совершение пяти молитв ежедневно, а если они согласятся и на это, то сообщи им, что Аллах вменил им в обязанность также и выплату закята, который следует собирать с их богатых и отдавать их бедным.»

Кроме того, в обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, "Маллаха, сказал:

«Мне было велено сражаться с этими людьми до тех пор, пока они не засвидетельствуют, что нет бога, кроме Аллаха, и что я — посланник Аллаха, и если они сделают это, то тем самым защитят от меня свою жизнь и своё имущество, которые после этого могут оказаться доступными для других лишь по праву ислама<sup>2</sup>, а отчёта с них вправе будет требовать только Аллах».

Кроме того, в обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов 'Итбана бин Малика, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, «малих», сказал:

«Поистине, Аллах запретил огню касаться того, кто скажет: "Нет бога, кроме Аллаха"-, стремясь к лику Аллаха».

Аллах Всевышний сказал:

«Мы направили к каждой общине посланника, чтобы он сказал: "Поклоняйтесь Аллаху и сторонитесь идолопоклонства". » ("Пчёпы", 36.)

Аллах Всевышний также сказал:

 $\P$ ы не посылали до тебя ни одного посланника без того, чтобы не внушить ему: "Нет бога, кроме Меня, так поклоняйтесь же Мне!"  $\P$  (Пророки".25.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеются в виду многобожники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Иначе говоря, если человек нарушит законы ислама.

Кроме того, Аллах Всевышний упомянул о том, что посланники Его, такие как Нух, Худ, Салих и другие, говорили своим соплеменникам:

«Поклоняйтесь Аллаху, нет у вас другого бога, кроме  $\text{Него}\dots$ » ("Преграды", 59, 65, 73.)

Аллах Всевышний также сказал:

Он узаконил для вас в релитии то, что заповедал Он Нуху, то, что Мы дали тебе в откровении, то, что Мы заповедали Ибрахиму, Мусе и Исе, сказав: "Соблюдайте установления религии и не впадайте в противоречия относительно неё". Тяжко для многобожников то, к чему ты их зовёшь. "("Совет", 13)

Таким образом, Аллах велел Своим посланникам соблюдать установления религии и не впадать в противоречия относительно неё, из чего следует, что религия всех посланников едина, на что и указал посланник Аллаха, « Даплах », сказавший:

"Пророки – это братья, рожденные от разных жён и одного отца: матери у них разные, а релития одна" (этот хадис приводят Бухари и Муслим со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах).

Итак, в основе своей религия их едина, и религией этой является ислам, хотя отдельные положения религиозных законов могут и отличаться друг от друга.

Общим смыслом слова "ислам" является "подчинение одному лишь Аллаху, что должно выражаться в поклонении только Ему и никому иному", и в этом отношении все пророки исповедовали ислам, на что и указал Аллах Всевышний, передав слова Нуха, который сказал:

Что же касается Ибрагима и Йа'куба, то Аллах Всевышний сообщил о них следующее:

# ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إِبْرَهِ مَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي الدُّنْيَأُ وَإِنَّهُ فِي الْأَنْيَأُ وَإِنَّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ وَكَالَ اللَّهُ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْ لَكُمُ اللَّهِ مَن الصَّلَمِينَ الْعَالَمِينَ هُ وَوَصَّىٰ الْآخِرَةِ لَمِن الصَّلْحِينَ الْعَالَمِينَ هُ وَوَصَّىٰ الْآخِرَةِ لَمِن الصَّلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللّالْمُ الللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّاللَّاللَّالَا اللَّهُ الللل

«Только неразумный отвращается от религии Ибрагима! Мы сделали его Своим избранником в этом мире, и, поистине, в мире вечном он будет в числе праведников.

Когда сказал Ибрахиму Господь: "Предайся!"-, он ответил: "Я предался Господу миров".

Ибрахим, а также Йа'куб заповедали веру своим сынам: "О сыны мои! Аллах избрал для вас эту веру. Не умирайте же не предавшимися!") "Корова". 130 - 132.

Говоря об Исе, мир ему, Аллах Всевышний сказал:

Вспомни, как Я внушил апостолам:" Уверуйте в Меня и в посланника Моего". Они ответили:" Мы уверовали, так засвидетельствуй же, что мы – предавшиеся". », правеза". 111.

А о других пророках Всевышний сказал следующее:

Поистине, Мы ниспослали Тору, в которой содержится руководство к прямому пути и свет. По ней судят иудеев пророки, которые предались Аллаху, а также раввины и учёные мужи...». «Трапеза», 44.

Напомним ещё раз, что неотъемлемой частью ислама является подчинение одному лишь Аллаху, выражающееся в поклонении только Ему. Тот, кто наряду с Аллахом подчиняется кому-нибудь ещё, является многобожником, а не подчиняется Ему тот, кто считает поклонение Аллаху ниже своего достоинства, однако объединяет их то, что и многобожники, и обуянные гордыней такого рода являются неверными.

Такова исламская религия, помимо которой Аллах не примет ничего иного. Суть её состоит в том, чтобы подчиняться Аллаху, совершая в каждый период времени именно то, что было велено Им совершать в это время. Так, например, сначала Аллах Всевышний велел мусульманам молиться, обращаясь в сторону Иерусалима, а потом Он велел им обращаться лицами к Каабе, а это значит, что как одно, так и другое действие в своё время являлось частью религии ислама, поскольку в обоих случаях суть религии состояла в подчинении и исполнении своих религиозных обязанностей, хотя по форме действия молящихся и отличались друг от друга. Нечто подобное можно сказать и о том, что касается посланников Аллаха, которые исповедовали одну и ту же религию. Несмотря на то, что законы, которые приносили с собой различные посланники, могли отличаться друг от друга, это ни в коей мере не мешало им быть единоверцами.

Аллах Всевышний сделал неотъемлемой чертой религии посланников то, что приходивший к людям раньше другого, должен был сообщить им радостную весть о предстоящем появлении другого и уверовать в него, в то время как приходившему позже следовало подтвердить истинность миссии своего предшественника и уверовать в него.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّتَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِحَامَةً عُلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ وَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَامَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ - وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُواْ أَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مُعَكُم مِّنَ الشَّنَهِدِينَ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеется в виду обращение в сторону Иерусалима сначала и изменение киблы впоследствии

Вот, Аллах взял с пророков завет: "Вот то, что Я дарую вам из Писания и мудрости, после чего к вам явится посланник, подтверждающий истинность того, что с вами. Вы непременно должни уверовать в него и помогать ему". Сказал Он: "Согласны ли вы и принимаете ли на этих условиях то, что Я на вас возлагаю?" Они ответили: "Согласны". Сказал Он: "Засвидетельствуйте, и Я буду свидетелем вместе с вами".)

("Семейство Имрана", 81)

Ибн Джарир ат-Табари сообщает, что Али бин Абу Талиб и Абдуллах бин Аббас, *да будет доволен Аллах ими обоими*, говорили:

«Кого бы из пророков ни посылал Аллах к людям, Он обязательно брал с него завет в том, что если при жизни его к людям будет направлен Мухаммад, то он обязательно уверует в него и будет оказывать ему помощь, и ещё Аллах повелевал ему взять завет с членов его общины в том, что если при их жизни к людям будет направлен Мухаммад, то они обязательно уверуют в него и будут помогать ему».

Таким образом, Аллах велел людям уверовать во всех посланников, о чём, если будет угодно Аллаху, мы поговорим подробнее, когда речь пойдёт о четвёртой основе веры.

### Условия свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха.

Для того, чтобы эти великие слова, произнося которые человек объявляет о своём присоединении к религии ислама, принесли произносящему их пользу, он должен соблюсти семь необходимых условий. Указания на них имеются в Коране и сунне, однако речь идёт не о том, чтобы запоминать наизусть соответствующие условия, а о том, чтобы придерживаться их смысла, ибо может случиться так, что один человек станет соблюдать все эти условия, хотя и не сможет их перечислить, а другой будет помить всё, поступая вопреки этому.

### ПЕРВОЕ: знание, несовместимое с невежеством.

Здесь имеется в виду знание смысла этих слов, заключающих в себе как отрицание, так и утверждение.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ إِلَٰهَ إِلَّالَهُ ﴾ Так знай же, что нет бога, кроме Аллаха. ("Мухаммад", 19.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ...разве лишь те, которые признали истину, зная об этом. (3000)

Имеются в виду засвидетельствовавшие, что нет бога, кроме Аллаха, зная сердцами о смысле того, что они произнесли языком.

Аллах Всевышний также сказал:

Засвидетельствовал Аллах, а также ангелы и наделённые знанием, что нет бога, кроме Него, и что Он придерживается справедливости. Нет бога, кроме Него, Могучего, Мудрого ("Семейство Имрана", 18.)

### ВТОРОЕ: уверенность, несовместимая с сомнениями.

Речь идёт о том, что произносящий эти слова должен быть полностью уверен в том, что он говорит, не испытывая при этом никаких сомнений.

Аллах Всевышний сказал:

Верующие – это только те, которые уверовали в Аллаха и Его посланника, а потом не испытывали сомнений и не пожалели своего имущества и своей жизни на пути Аллаха. Они-то и есть правдивые. ("Комнаты", 15.)

Таким образом, Всевышний назвал условием искренности их веры в Аллаха и Его посланника отсутствие сомнений.

В "ас-Сахихе" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, "маплаха", сказал:

«Свидетельствую, что нет бога, кроме Аллаха, и что я – посланник Аллаха, и, поистине, после того, как раб Аллаха, не испытывавший сомнений в этом, встретит Аллаха, он обязательно войдёт в рай!»

### ТРЕТЬЕ: согласие, несовместимое с отклонением.

Подразумевается согласие сердца с тем, чего требует это свидетельство, выраженное словами и подтвержденное делами, и отклонение всего иного, если это противоречит смыслу свидетельства. Не так поступали люди, отвергавшие слова посланников, о которых Аллах Всевышний сказал так:

«И когда раньше Мы посылали какого-нибудь увещателя в то или иное селение, знатные говорили:" Поистине, мы застали своих отцов приверженцами такой-то веры и мы следуем по их стопам!"» ("Украшения" 23.)

Что же касается неверных, то о них Аллах Всевышний сказал так:

Ведь, когда им говорили: "Нет бога, кроме Аллаха"-, они надменно отрицали это и говорили: "Неужто отречёмся мы от своих богов из-за какого-то безумного поэта?"

("Выстроившиеся в ряды". 35 - 36.)

В "ac-Caxихе" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Мусы аль-Аш'ари, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что пророк, «милах», сказал:

ومثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضاً ، فكان منها طائفة طيبة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير ، وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا ، وأصاب منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماءً ولا تنبت كلاً ، فذلك مثل من فقه في دين الله، ونفعه ما بعثني الله به فَعَلِم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به

«Поистине, руководство и знание, с которыми Аллах послал меня к людям, подобны выпавшему на землю дождю. Часть этой земли была хорошей, она впитала в себя воду, и на ней выросло много травы. Другая часть земли была бесплодной, но она задержала на себе воду, и Аллах сделал её полезной людям, которые стали употреблять эту воду для питья, поить ею скот и использовать её для орошения. Дождь выпал также и на другую часть земли, представлявщую собой равнину, которая не задержала на себе воду и на которой ничего не выросло. Эти части земли подобны тем людям, которые стали сведущими в религии Аллаха Всевышнего, получили пользу от того, с чем послал меня Аллах, стали учиться сами и учить других, и тем, кто не обратился к этому сам, а также тем, кто не принял руководства Аллаха, с которым я был направлен к людям».

# ЧЕТВ"РТОЕ: подчинение, несовместимое с отказом.

Имеется в виду подчинение требованию искреннего поклонения одному лишь Аллаху, на которое указывают слова свидетельства, и отказ от поклонения чему бы то ни было иному.

Аллах Всемогущий и Великий сказал: ﴿وَأَنْ يَبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوالْكُونُ ﴾ Обратитесь к вашему Господу и покоритесь Ему... ("Топпы", 54.)

### Аллах Всевышний также сказал:

«Тот, кто обращает лик свой к Аллаху и творит добро, уже обрёл прочную опору.» "Пукман". 22.

Здесь имеются в виду слова " $Hem\ бога,\ кроме\ Аллаха$ ", что же касается слов " $oбращаеm\ лик\ свой$ ", то это значит - подчиняется и творит добро.

## ПЯТОЕ: правдивость, несовместимая с лживостью.

Речь идёт о том, что когда человек произносит эти слова, его сердце должно находиться в согласии с его языком.

Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ الْمَدَ الْمَاسَ النَّاسُ أَن يُتُرَكُّواْ أَن يَقُولُوٓا ءَامَتَ اوَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن فَرَالُهُمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَذِينِينَ ﴾

«Алиф, лям, мим. Неужели люди полагают, что их оставят в покое и не подвергнут испытанию только потому, что они скажут: "Мы уверовали"? Мы подвергали испытанию и тех, кто жил задолго до них, ведь Аллах знает тех, которые правдивы, и тех, которые лживы! "Памк".1-3.

Что же касается лицемеров, то о них Аллах Всевышний сказал так:

Среди людей есть такие, которые утверждают: "Мы уверовали в Аллаха и в Судный день"-, но они не веруют.

Тщатся они обмануть Аллаха и уверовавших, но обманывают только самих себя, не ведая об этом.

В сердцах их - болезнь, и да усутубит Аллах болезнь их! Им уготовано мучительное наказание за то, что они лгали.

("Корова", 8 - 10.)

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Му'аза бин Джабаля, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что пророк, маллах, сказал:

«Аллах запретит огню касаться любого из тех, кто принесёт свидетельство о том, что нет бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад - Его раб и Его посланник».

# ШЕСТОЕ: искренность, несовместимая с многобожием.

Здесь имеется в виду очишение знания от любых примесей многобожия посредством благого намерения.

Аллах Всевышний сказал:

...а велено им было только поклоняться Аллаху, будучи искренними в религии и оставаясь подобными ханифам...

("Явное доказательство", 5.)

Аллах Всевышний также сказал:

И поклоняйся Аллаху, будучи искренним в религии. Поистине, следует быть в релитии искренним по отношению к Аллаху. О да! Искренне верят только в Аллаха. "Топпы".2-3.

В "Сахихе" аль-Бухари приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что пророк, маллах, сказал:

«Наибольшего успеха благодаря моему заступничеству добьются те, кто станет произносить слова "Нет бога, кроме Аллаха", храня искренность в сердце».

#### СЕДЬМОЕ: любовь, несовместимая с ненавистью.

Имеется в виду любовь как к самим словам свидетельства, так и к тому, чего они требуют и на что указывают, а также любовь к тем, кто действует в соответствии с его смыслом, соблюдая все необходимые условия. Под этим подразумевается также ненависть к многобожию, несовместимому со смыслом этих слов, и к многобожникам.

Аллах Всевышний сказал:

«Среди людей есть такие, которые приравнивают других  $^1$  к Аллаху и любят их также, как любят Аллаха, но Аллаха сильнее любят те, кто уверовал.  $^{10}$ 

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, «мапаха», сказал:

«Не уверует никто из вас по-настоящему, пока не станет любить меня больше своих детей, своего отца и всех остальных людей».

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Анаса, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, "маллах , сказал:

﴿ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الايمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يعود في الكفـــر بعـــد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار﴾

<sup>1 -</sup> Имеются в виду идолы.

«Лишь тот ощутит сладость веры, кто отличается тремя качествами: любит Аллаха и посланника Его больше, чем всё остальное, любит того или иного человека только ради Аллаха и не желает возвращаться к неверию, от которого спас его Аллах, также, как не желает он, чтобы его ввергли в огонь ».

#### поклонение.1

#### Значение слова "поклонение" в обычном и шариатском его смысле:

Обычно под "поклонением" (служением) и "рабством" (убудийа) подразумевается подчинение и покорность, что же касается "поклонения" как шариатского термина, то он подразумевает собой повиновение Аллаху, выражающееся в исполнении человеком своих религиозных обязанностей, а образованное от того же корня слово "та'аббуд" означает "набожность".

#### Два вида пребывания в рабстве у Аллаха.

Речь идёт о принудительном и добровольном рабстве. Рабом является тот, кого поработил Аллах, управляющий им независимо от того, признаёт или отрицает это сам раб. В этом смысле все люди, будь то верующие или неверные, благочестивые и развратные, те, кому уготован рай, и те, кто окажется в аду, относятся к числу рабов Аллаха, поскольку только Аллах является Властелином всех их, и никто из них не может пойти против Его воли.

Аллах Всевышний сказал:

«Неужели жаждут они иной веры, нежели вера Аллаха?! Ведь Ему предались те, кто в небесах и на земле, по своей воле или по принуждению, и к Нему они будут возвращены.»

("Семейство Имрана", 83.)

<sup>1 - &</sup>quot;Ибада" - поклонение; служение.

Аллах Всевышний также сказал:

(Каждый из обитающих на небесах и на земле предстанет пред (Милостивым только в качестве раба.)((Марфам)(93)

Здесь имеется в виду поклоняющийся Аллаху, и признающий тот факт, что Аллах является его Творцом, его Царём и Тем, кто им управляет, и что только Он и никто иной достоин поклонения. Такой раб поклоняется Аллаху, испытывая к Нему любовь, почитая Его, надеясь на Него, боясь Его и испытывая по отношению к Нему целый ряд иных чувств, и он подчиняется велениям Аллаха и Его посланника.

Такое поклонение имеет отношение к признанию божественной природы Аллаха, и поэтому человек, исповедующий единобожие, заявляет об этом посредством произнесения слов свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха, что и отличает его от тех, кто признаёт Аллаха Творцом, но не поклоняется Ему, или же наряду с Ним поклоняется кому-либо ешё.

Именно такое поклонение любит Аллах, такое поклонение угодно Ему, ради него Он создал всё сущее, ради этого направлял к людям Своих посланников и именно о поклонении говорил Он, когда упоминал о качествах, присущих избранным.

В начале своей книги под названием "аль-Убудийа" шейхуль-ислам Ибн Таймийа, да помилует его Аллах, приводит определение понятия "поклонение" как шариатского термина, которое отражает все его основные черты. Среди прочего шейх поясняет, что поклонение включает в себя всё то, что мы именуем религией, и говорит: "Поклонением называются все те слова, а также тайные и явные действия, которые любит Аллах и которые угодны Ему".

#### Основы, на которых зиждется поклонение.

Мы уже знаем, что в основе поклонения лежит подчинение и что поклонение Аллаху должно включать в себя не только полное подчинение Ему, но и совершенную любовь к Аллаху, а также страх перед Ним и надежду на Него. Таким образом, поклонение Аллаху зиждется на трёх основах, а именно: любви, страхе и надежде.

#### 1 - Любовь.

Любовь является важнейшей из всех трёх основ, так как одного лишь Аллаха Всевышнего следует любить уже только по той причине, что Он существует. Любовь верующих к их Господу только усилится после того, как они вступят в обитель блаженства, тогда как страх их исчезнет с исчезновением вызывающих его причин, ибо те, кто окажется в раю, не будут знать ни страха, ни печали.

О любви верующих к Аллаху говорил как Аллах Всевышний, так и Его посланник, «ридосповод». Так, например, Аллах Всевышний сказал:

«Среди людей есть такие, которые приравнивают других как любят Аллаха. Но Аллаха сильнее любят те, кто уверовал. ("Корова", 165.)

В обоих "Сахихах" приводится хадис, в котором сообщается, что посланник Аллаха, даллахать сказал:

«Лишь тот ощутит сладость веры, кто отличается тремя качествами: любит Аллаха и посланника Его больше, чем всё остальное, любит того или иного человека только ради Аллаха и не желает возвращаться к неверию, от которого спас его Аллах, также, как не желает он, чтобы его ввергли в огонь».

Кроме того, Аллах Всевышний поведал, что и Он любит тех рабов Своих, которые покоряются Ему. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеются в виду идолы.

«И Аллах сделал Ибрахима Своим возлюбленным.»

("Женшины".125.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ يُحْبُهُمُ وَيُحْبُونُهُ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(...Он любит их и они любят Его...) ("Трапеза",54.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّا لَلَّهُ يُكِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾

«Творите добро, ибо, поистине, Аллах любит творящих добро.» ("Корова",195.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ ...ведь, поистине, Аллах любит богобоязненных.

("Семейство Имрана". 76

Можно привести также и много других примеров такого рода.

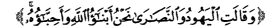
Аллах Всевышний указал на то, что существует мерило правдивости для заявляющих о своей любви к Аллаху. Аллах Всевыш-

(Скажи: "Если вы любите Аллаха, то следуйте за мной, и тогда Аллах возлюбит вас...") ("Семейство Имрана".31.)

Иначе говоря, Аллах Всевышний разъяснил, что любовь к Нему обязательно подразумевает собой следование посланнику Аллаха, «Мискетствуй», а следование посланнику обязательно приводит к тому, что Аллах начинает любить раба Своего.

Истинная суть любви состоит в стремлении угодить возлюбленному, а это находит своё выражение в проявлениях любви к тому, что любит он, и проявлениях ненависти к тому, что он ненавидит.

Учёные шейхи часто предостерегали верующих об опасности общения с теми, кто говорил о своей любви к Богу, не испытывая перед Ним страха, ибо это свидетельствует о порочности, и именно такая порочность была характерной для представителей различных суфийских течений, а до них - для иудеев и христиан, которые при этом говорили много разных слов, пример чего приводится в Коране. Аллах Всевышний сказал:



 $\mathbb{N}$  Иудеи и христиане утверждали: " Мы – сыны Аллаха и любимцы  $\mathsf{Ero}$ ".  $\mathbb{N}$  ("Трапеза".18.)

Однако говоря это, они позволяли себе поступать наперекор Его закону.

#### 2 - Cmpax.

(Не бойтесь их, а бойтесь Меня, если вы верующие!) ("Семейство Имрана". 175)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ فَإِنَّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾

«И только Меня страшитесь!» ("Корова", 40)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ فَكُلَّتُحْشُوا ٱلنَّكَاسُ وَٱخْشُونِ ﴾

(Не бойтесь людей, а бойтесь Меня!) "Трапеза". 44.

Аллах Всевышний воздал хвалу тем, кто испытывает страх перед Ним, сказав:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُم بِثَايَنتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞ وَالَّذِينَ يُوْفُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ۞ أُولَئِيكَ يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَهُمْ لَهَا سَلِيقُونَ ﴾ يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَهُمْ لَهَا سَلِيقُونَ ﴾

Поистине, те, которые страшатся Господа своего, пребывая в страже, которые уверовали в знамения Господа своего, которые не признают наряду с Господом своим других богов, которые подают то, что положено, а сердца их страшатся того, что суждено им вернуться к своему Господу, — все они спешат творить добрые дела и стараются превзойти в этом других.

("Веруюшие", 57 - 61.)

Ат-Тирмизи и имам Ахмад приводят хадис, в которм сообщается, что Аиша, *да будет доволен ею Аллах*, сказала:

# عن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت يارسول الله: ﴿والذين يؤتون مـــا آتــوا وقلوبهم وجلة﴾ هو الذي يزني ويشرب الخمر ويسرق؟ قــال : ﴿لا يــا إبنــة الصديق ، ولكنه الرجل يصوم ويصلي ويتصدق ويخاف أن لا يقبل منه﴾

Однажды я спросила: "О посланник Аллаха, указывают ли слова Аллаха: (...которые подают то, что положено, а сердца их страшатся...) -, на тех, кто прелюбодействует, пьёт вино и ворует?" Онответил: «Нет, о дочь ас-Сиддика, здесь речь идёт о таких, кто постится, молится и подаёт неимущим, испытывая страх перед тем, что это не будет принято от него».

#### 3 - Надежда.

Аллах Всевышний сказал:

## ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱُولَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهِ عَالَمُونَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَالَمُونَ لَكِيكَ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾

Поистине, те, которые уверовали, переселились и проявили рвение, надеются на милость Аллаха, а Аллах – Прошающий, Милосердный. ("Корова". 218.)

Аллах Всевышний также сказал:

(Если кто-либо надеется предстать перед Аллахом, то ведь предопределённый Аллахом срок непременно наступит. Он - Слышащий, Знающий. <math>("Паук", 5.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Тот, кто надеется предстать перед своим Господом, пусть творит дела праведные и не поклоняется наряду с Господом своим никому больше!» ("Пешера", 110.)

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, в котором сообщается, что Джабир, *да будет доволен им Аллах*, сказал:

- Я слышал, как за три дня до своей смерти посланник Аллаха, «мостовить» сказал:

" Пусть каждый из вас встретит свою смерть, не иначе как ожидая хорошего от Господа своего!"

В "Сахихе" аль-Бухари приводится хадис, передаваемый со слов Джабира, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, "Милаха», сказал:

«Аллах Всемогущий и Великий говорит: "Я буду таким, какого мнения обо Мне станет придерживаться раб Мой, пусть же думает обо Мне, что хочет!"»

Аллах Всевышний воздал хвалу тем, кто испытывает страх и вместе с тем питает надежду, сказав:

«Те, к кому они взывают с мольбой, сами ищут пути приближения к своему Господу, желая узнать, кто из них ближе. Они надеются на Его милость, страшатся Его кары, ибо надо стараться избежать кары Господа твоего!) ("Ночное путешествие", 57.)

Аллах Всевышний также сказал:

(Неужели тот, кто всю ночь посвящает поклонению, склоняясь до земли и стоя, страшится будущей жизни и надеется на милость своего Господа...) (Толпы".9)

Аллах Всевышний также сказал:

(...оставляющие ложе, чтобы воззвать к Господу своему в страхе и надежде...) ("Земной поклон", 16.)

Из всего сказаного следует, что мусульманин должен обладать и тем, и другим, иначе говоря, и испытывать страх, и питать надежду. Один из посвятивших себя служению Аллаху<sup>1</sup> сказал:

Страх и надежда подобны двум крылам птицы: если они будут равны друг другу, то птица сможет держаться ровно, и полёт её будет совершенным; если одно крыло окажется короче другого, она не сможет летать как положено, а если она лишится обоих крыльев, то окажется на грани гибели.

Страх обязательно приводит к появлению надежды, а если бы это было не так, то человек обязательно впал бы в отчаяние. Надежда также обязательно приводит к возникновению страха, ибо в противном случае человек ощутил бы себя в полной безопасности, однако и отчаяние, и ощущение полной безопасности в равной степени достойны порицания.

Аллах Всевышний сказал:

«...и не теряйте надежды на милосердие Аллаха, ибо отчаиваются в милости Аллаха только люди неверующие.» ("Пусуф", 87)

Аллах Всевышний также сказал:

(Разве кто-нибудь, кроме заблудших, отчаивается в милости своего Господа?!) ("Аль-Хиджр".56.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Только люди заблудшие не остерегаются замыслов Аллаха!» ("Преграды", 99.)

<sup>1-</sup> Имеется в виду Абу Али ар-Рузбари, умерший в 322 г.х.

Достойным похвалы является такой страх, который удерживает человека от совершения того, что запрещено Аллахом. Что же касается надежды, то достойны похвалы два её вида:

- 1 -Надежда того, кто исполнял свои религиозные обязанности, руководствуясь светом Аллаха, и стал надеяться на награду Аллаха.
- 2 Надежда того, кто совершал грехи, но потом раскаялся в них перед Аллахом и стал надеяться на то, что Он простит его и окажет ему Своё благодеяние.

Такая надежда свидетельствует о том, что раб знает о щедрости и милости Аллаха и ожидает от Него проявления этого, а также о том, что он взирает на широту милосердия Аллаха.

#### Два условия того, что поклонение будет принято.

Для того, чтобы поклонение раба было принято Аллахом, ему необходимо соблюсти два нижеследующих условия:

- 1 Не поклоняться никому, кроме Аллаха.
- 2 Поклоняться Аллаху только так, как это было узаконено Им.

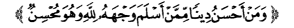
Аллах Всевышний сказал:

«Тот, кто надеется предстать перед Господом своим, пусть творит праведные дела и не поклоняется наряду со своим Господом никому больше.» ("Пешера", 110.)

Аллах Всевышний также сказал:

 $\mathbb{Q}$ а! Тем, кто предался власти Аллаха, кто творит добро, будет награда от Господа. Им нет нужды опасаться, и не будут они опечалены.  $\mathbb{Q}_{(\mathsf{TKOPOBB}^n, \mathsf{112})}$ 

Аллах Всевышний также сказал:



(Нет по религии своей прекраснее творящего благое и полностью предавшегося Аллаху $)_{("Женшины", 125.)}$ 

Выполнение всего этого и будет осуществлением на деле обоих свидетельств - свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха, и свидетельства о том, что Мухаммад - посланник Аллаха.

Суть первого из них состоит в том, что мы не станем по-клоняться никому, кроме Аллаха.

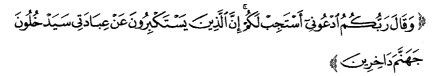
Во втором же говорится о том, что Мухаммад - посланник Аллаха, передававший людям слова своего Господа, а это значит, что мы должны верить тому, что он сообщил нам, и подчиняться его велениям и его запретам.

#### Виды поклонения.

Существует множество видов поклонения, ибо религия в целом является не чем иным как поклонением Аллаху. К числу видов поклонения относятся страх, надежда и любовь, речь о которых уже шла выше.

К видам поклонения относится также обращение к Аллаху с мольбами.

Аллах Всемогущий и Великий сказал:



(Bаш Господь повелел: "Взывайте ко Мне, и Я отвечу н вашу мольбу. Поистине, те, которые не поклоняются Мне из гордыни, войдут в ад униженными". ((П)

Аллах Всевышний также сказал:

«Обращайтесь к Господу своему смиренно и покорно. По- истине, Он не любит преступающих!» ("Преграды", 55.)

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيثُ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ فَلْيَسْ تَجِيبُواُ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾

«Если спросят тебя рабы Мои обо Мне, то ведь Я близок, отвечу Я на мольбы взывающего ко Мне. Так пусть же и они отвечают Мне и верят в Меня, и встанут они на истинный путь.» ("Корова". 186.)

В "Сунан" ат-Тирмизи приводится хадис, передаваемый со слов ан-Ну'мана бин Башира, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что однажды пророк, «малла», сказал:

«Обращение к Аллаху с мольбой есть поклонение»-, послечего прочитал аят, в котором сказано: «Ваш Господь повелел: "Взывайте ко Мне, и Я удовлетворю ващу мольбу. Поистине, те, которые не поклоняются Мне из гордыни, войдут в ад униженными".»

("Прошающий", 60.)

Ат-Тирмизи считал этот хадис хорошим и достоверным. В "Сунан" приводится также и другой хадис, передаваемый со слов Анаса бин Малика, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, «рабосообщившего, что посланник Аллаха, «рабосообщившего, что посланник Аллаха, «сказал:

«Обращение к Аллаху с мольбой есть поклонение».

Одним из видов поклонения является обращение к Аллаху за помощью, ибо Аллах Всемогущий и Великий сказал:

«Тебе мы поклоняемся и к Тебе взываем о помощи...» ("Фатиха", 5.)

Что же касается пророка,  $\ell_{\text{минетствий}}^{\text{доблювь}}$ , то известно, что однажды он сказал Ибн Аббасу, *да будет доволен Аллах ими обоими*:

«Если будешь просить, то проси у Аллаха, если будешь обращаться за помощью, то обращайся за ней к Аллаху». $^1$ 

К числу видов поклонения относятся также поиски прибежища у Аллаха.

Аллах Всевышний сказал:

«Когда ты читаешь Коран, то ищи прибежища у Аллаха от проклятого шайтана. ("Пчёлы".98.)

Аллах Всевышний также сказал:

(Скажи: "Ищу убежища у Господа рассвета от зла того, что Он сотворил..." $)_{("Рассвет".1-2.)}$ 

Аллах Всевышний также сказал:

«Скажи: "Ищу убежища у Господа людей, Царя людей, Бога людей от зла искусителя исчезающего..."» ("floan",1-4.)

К числу видов поклонения относится также обращение к Аллаху с просьбой о спасении в случае беды.

<sup>1 -</sup> Этот хадис, приводимый ат-Тирмизи, является хорошим и достоверным.

### Аллах Всевышний сказал: ﴿ إِذْتَسْتَغِيثُونَرَبُّكُمْ فَأَسْتَجَابَكُمْ أَسْتَجَابَكُمْ

 $(\dots$ обратились вы с мольбой о спасении к своему Господу, и Он ответил на ваш зов $\dots$ 

Известно, что посланник Аллаха, «плами» обращался к Аллаху с такими словами:

 $<\!<\!0$  Живой, о Сущий, о Обладатель величия и Почитаемый, о Создатель небес и земли, к милосердию Твоему обращаюсь за спасением!»

К числу видов поклонения относится также упование (*mаваккуль*", иначе говоря, доверие сердца к Аллаху, выражающееся в уверенности в том, что Он защитит человека.

Аллах Всемогущий и Великий сказал:

«Положитесь на Аллаха, если вы верующие.»  $_{("Трапеза",23)}$ 

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْتَ تُوكَ لِهِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (Пусть на Аллаха уповают верующие!)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَعَلَى اللّٰهِ فَلْيَـتَوَكُّلُولَ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ Пусть на Аллаха уповают уповающие!

К числу видов поклонения относится также жертвоприношение.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَمُشَكِى وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَكُّهُ وَبِذَالِكَ أَمِرَتُ وَأَنَا ۚ أَوَّ لُٱلْشَيْلِينَ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - То есть от шайтана, исчезающего при поминании Аллаха.

«Скажи: "Поистине, моя молитва, моё поклонение (жертвоприношение), жизнь моя и смерть принадлежат Аллаху, Господумиров,

у которого нет сотоварища. Это велено мне, и я – первый из предавшихся (Ему) ''. ) ("Скот".162-163.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكُ وَٱلْحَـٰرُ ﴾ «Так молись Господу своему и закалывай.... ("Моблине". 2.)

Существует также и много иных, явных и тайных видов поклонения, и все они должны быть посвящены Аллаху, а если хоть что-либо из этого будет посвящено не Аллаху, а кому-нибудь иному, то это станет проявлением многобожия.

#### НЕВЕРИЕ, МНОГОБОЖИЕ И ЛИЦЕМЕРИЕ.

Как неверие, так и многобожие и лицемерие являются противоположностью таких понятий как вера и единобожие, причём неверие (подобно многобожию и лицемерию) бывает двух видов: большое и малое.

Большое неверие (многобожие, лицемерие) полностью несовместимо с верой и единобожием, тогда как малое несовместимо с полнотой веры и единобожия. Большое неверие (многобожие, лицемерие) ставит человека вне рамок религии ислама, тогда как малое не приводит к этому. Большое неверие (многобожие, лицемерие) Аллах может простить только при условии покаяния, тогда как малое Аллах может простить, если будет Ему угодно, даже без покаяния.

Некоторые мусульманские учёные говорили:

- Аллах не простит человеку малого многобожия, как не простит и большого, если только человек не покается, ибо Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Аллах не прощает, когда поклоняются другим божествам наряду с Ним $\dots$ » ("Женшины", 48.)

Что касается большого многобожия (неверия, лицемерия), то наказанием за него послужит вечное пребывание в аду, если же говорить о малом, то оно неизбежно навлекает на человека на-

казание, которым грозил многобожникам, неверным и лицемерам Аллах.

#### Два вида неверия.

#### ПЕРВЫЙ: большое неверие.

К числу проявлений подобного неверия относится нижеследующее:

### 1 - Неверие, находящее своё выражение в опровержении и отрицании:

Суть его состоит в полном или частичном отрицании того, что принёс с собой посланник Аллаха, «Далах», например, в отрицании тех или иных обязанностей мусульман, или отрицании каких-либо запретов, существующих в исламе, или одного из атрибутов Аллаха, об обладании которым говорил Сам Аллах или же посланник Его, «Далдах», или отрицании чеголибо из того, о чём поведал людям Аллах или посланник Его, «Далдах», если только человек делает это умышленно, а не по невежеству, не по ошибке, не в силу сомнения или произвольного толкования.

Аллах Всевышний сказал:

«Кто же несправедливее измышляющего ложь или отвергающего истину, которая перед ним? И не в аду ли убежище неверных?» ("Паук". 68.)

Аллах Всевышний также сказал:

Они отвергли их неправедно и из кичливости, хотя в душе убедились в истинности этого. ) ("Муравы". 14.)

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ كَذَّبَتُ ثُمُودُ بِطَغُونِهَا ﴾

(Самудиты отвергли посланника из-за нечестия своего...)

("Солнце", 11.)

### 2 - Неверие, причиной которого является высокомерие, сопровождаемое подтверждением:

Таковым является неверие Иблиса.

Аллах Всевышний сказал:

### ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِ كَمْ أَسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِنَ وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾

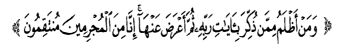
«И тогда Мы повелели ангелам: "Склонитесь до земли перед Адамом". Все склонились, кроме Иблиса, отказавшегося, возгордившегося и ставшего неверным. "("Корова", 34.)

Таким же было и неверие тех, кто знал посланника Аллаха,  $\mathcal{L}_{n,n}^{\text{облоговит}}$ , но отказался подчиниться ему из-за своего высокомерия, что было свойственно иудеям, о которых Аллах Всевышний сказал:

 $(\dots$ когда к ним явилось то, о чём было им известно заранее, они отвергли это $\dots$ 

#### 3 - Неверие, причиной которого является уклонение.

Речь идёт о тех случаях, когда слух и сердце человека уклоняются от того, что принёс с собой посланник Аллаха, «МОЛПАКТОВ), в результате чего он не стремится к познанию и применению этого, о чём Аллах Всевышний сказал так:



«Кто же несправедливее того, кому были возвещены аяты его Господа, а он не принял их?! Поистине, воздадим Мы грешникам сполна!» ("Земной поклон". 22.)

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْعَمَّا أَنْذِرُواْمُعْرِضُونَ ﴾

• «Те, которые не уверовали, отворачиваются от того, о чем их увещевали.»  $^1$  ("Пески", 3.)

#### ВТОРОЙ: малое неверие.

Проявлением малого неверия является совершение тех или иных грехов, которые, по шариату, приравниваются к неверию, однако не являются столь же тяжкими как грех большого неверия.

Так, например, сообщается, что пророк, "плах», сказал:

«Поношение мусульманина является нечестием, а сражение c ним – неверием». Этот хадис Бухари и Мусиим приводят со слов Ибн Мас'уда

Сообщается также, что пророк, даплах сказал:

«Не становитесь после смерти моей неверными, которые рубят друг другу головы».

Этот хадис Бухари и Муслим приводят со слов Ибн Умара.

Сообщается также, что пророк, выплахить, сказал:

<sup>1 -</sup> Существует целый ряд грехов, свидетельствующих о большом неверии и совершаемых только теми людьми, сердца которых напрочь лишены веры. К числу их относится, например, поношение Аллаха и Его посланника, презрительное отношение к Корану и т. д. Мусульманские учёные занимались изучением вопроса о том, впал ли человек, признающий обязательность таких столпов ислама как молитва, закят, пост и хаджж, но вместе с тем не выполняющий ни одного из вышеупомянутых обязательных действий из-за небрежности или лени, в большое неверие? Наиболее очевидным нарушением является отказ от молитвы в силу вышеупомянутых причин, и поэтому многие авторитеты ислама в своих фетвах указывают, что такой человек впадает в грех большого неверия.

«Если человек скажет брату своему:" 0 неверный!"-, это обя- зательно вернётся к одному из них! $^{*}$ 

Этот хадис Бухари и Муслим приводят со сповИбн Умара и Абу Хурайры.

Сообщается также, что пророк, фаллах сказал:

Двое из членов общины моей впали в неверие: порочащий другого из-за его происхождения и причитающий над покойни<sup>КОМ</sup>• Этот хаанс приводит Муслим.

При этом следует учитывать, что если человек считает дозволенным для себя нечто запретное, или отказывается от совершения обязательного, или насмехается над религиозными обязанностями или же глумится над теми, кто вменил это в обязанность людям, то есть - над Аллахом Всевышним или над Его посланником, «МПЛАХ ЭТО ЗНАЧИТ, что он впал в грех большого неверия.

#### Два вида многобожия.

#### Большое многобожие.

Проявлением большого многобожия является приравнивание кого-либо в чём бы то ни было к Аллаху. Аллах Всевышний поведал, что в огне многобожники говорят своим богам:

«Клянёмся Аллахом, мы ведь явно заблуждались, когда равняли вас с Господом миров!» "Поэты", 97-98.

Большое многобожие бывает двух видов.

### ПЕРВЫЙ: многобожие в отношении единственности господства Аллаха, Его имён, атрибутов и действий.

Таким образом, этот вид многобожия касается сущности Аллаха, Его имён, Его атрибутов и Его действий. Поистине, Господь, сла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Это значит, что если на самом деле человек неверным не является, то бремя греха неверия понесёт назвавший его неверным.

ва Ему, является Творцом, Царём, Управителем, Дарующим, Защищающим, Вредящим, Благоволящим, Унижающим, Возвышающим, Дающим силу и Принижающим, а если кто-нибудь засвидетельствует, что подобное присуще ещё кому-либо хоть в чём-то, это будет означать, что такой человек впал в многобожие в отношении единственности господства Аллаха, Его имен и Его атрибутов.

### ВТОРОЙ: многобожие в отношении божественной природы, обладателем которой является только Аллах.

Этот вид многобожия находит своё выражение в том, что наряду с Аллахом раб начинает поклоняться ещё и кому-то другому точно также, как он поклоняется Аллаху, начиная также и любить этого другого, также бояться его, также надеяться на него и также обращаться к нему со своими просьбами, как обращается он к Аллаху. Именно из-за такого многобожия посланник Аллаха, и сражался с многобожниками из числа арабов, которые считали, что божественной природой обладает не только Аллах.

Аллах Всевышний сказал:

- «Среди людей есть такие, которые приравнивают к Аллаху идолов и любят их так же, как любят Аллаха. Но Аллаха сильнее любят те, кто уверовал.» («Корова», 165.)

Аллах Всевышний сообщил, что они говорили:

– «Мы поклоняемся им только ради того, чтобы они приблизили нас к Аллаху как можно больше.» ("Тольк". 3.)

<sup>1 -</sup> См. вышеупомянутое определение поклонения. Следует помнить, что любовь является естественной, если она не выходит за рамки, определённые шариатом. Таковой является любовь к ребёнку, к супругу, к другу и т.д. То же самое можно сказать о естественном страхе перед врагом, несправедливым правителем или диким зверем. Что же касается надежды и просьб, то можно обратиться к живому и находящемуся рядом человеку с просьбой о том, что ему по силам, однако если раб начинает приписывать чему-либо сотворённому сверхъестественные способности, этого следует опасаться.

### « أَجَعَلُ الْآخِلُةَ إِلَهَاوَحِدًّا إِنَّهَادَ الشَّيِّ عُجُابٌ » И они говорили также:

– «Неужели он хочет заменить многих богов одним Богом?! Поистине, это поразительно!) ("Can".5.)

#### Малое многобожие.

К числу его проявлений относятся такие вещи как лёгкие формы стремления к показному, клятвы, если приносящий их клянётся не Аллахом, произнесение фраз наподобие: "Как угодно Аллаху и тебе"-, и т.д.

Сообщается, что однажды пророк, "АЛЛАХ», сказал:

«Поистине, больше всего боюсь я, что впадёте вы в малое многобожие!» Люди спросили: "А что такое малое многобожие, о посланник Аллаха?" Он ответил: «Это совершение чего-либо напоказ другим».

этот хадис приводит имам Ахмад.

Сообщается также, что однажды пророк, « плах просил пюдей:

"Не сообщить ли вам о том, чего я боюсь для вас больше, чем Антихриста?" Они сказали: "Конечно, о посланник Аллаха!" Тогда он сказал: "Скрытого многобожия, когда человек будет становиться на молитву и совершать её должным образом лишь потому, что будет знать о том, что на него смотрят люди!"

этот хадис приводит имам Ахмад со спов Абу Са'ида апь-Худри.

Сообщается также, что пророк, Далла сказал:

﴿من حلف بغير الله فقد أشرك ﴾ وفي رواية ﴿فقد كفر ﴾

«Поклявшийся не Аллахом впал в многобожие».

В другом варианте этого хадиса сообщается, что пророк, житолом, сказал: "...впал в неверие".

Этот хадис приводят Абу Дауд и ат-Тирмизи со спов Абдуппы бин Умара.

Ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал:

- Однажды к пророку, «маностоя», пришёл какой-то человек, желавший спросить его о чём-то, а потом этот человек сказал ему: "Как будет угодно Аллаху и тебе". Услышав это, посланник Аллаха, «мана», воскликнул: "Ты что же, приравниваешь меня к Аллаху?! Говори: как будет угодно одному лишь Аллаху!"

Этот хадис приводят Ахмад и Ибн Маджа.

Сообщается также, что пророк, делагольно, сказал:

«Не говорите:" Как будет угодно Аллаху и Мухаммаду"-, но говорите:" Как будет угодно Аллаху, а потом уже Мухаммаду"».

Этот хадис со спов Хузайфы бин апь-Йамана передали имам Ахмад и Ибн Маджа.

#### Два вида лицемерия.

#### Большое лицемерие.

Таковым является лицемерие, имеющее отношение к убеждениям, иначе говоря, выказывание приверженности к исламу и сокрытие неверия. Виновные в подобном грехе окажутся на самом дне ада, ниже прочих неверных, о чём поведал Аллах Всевышний:

Поистине, лицемеры окажутся на самом дне ада, и не найдётся заступника для них!  $_{\text{("Женшины".145.)}}$ 

#### Малое лицемерие.

Его называют ещё и "*практическим лицемерием*", а это значит, что проявления его многообразны. Так, например, сообщается, что пророк, «млак», сказал:

«Лицемера отличают собой три признака: если он рассказывает о чём-либо, то лжёт, если обещает что-нибудь, то не сдерживает своего обещания, а если ему доверяются в чём-то, то он предаёт».

Этот хадис со спов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, передали Бухари и Муслим.

Сообщается также, что пророк, дели сказал:

«Истинным лицемером является тот, кто объединил в себе четыре качества, а отличающийся хотя бы одним из них не избавится от своего лицемерия, пока не избавится от этого качества. Четырымя, о которых идёт речь, отличается тот, кто предаёт, если ему доверяются, лжёт, если рассказывает о чём-либо, поступает вероломно, если заключает договор с кем-либо, и преступает границы закона, если враждует с кем-нибудь».

Этот хадис Бухари и Муслим передают со слов Абдаллаха бин Амра.

### СТРЕМЛЕНИЕ ДОБИТЬСЯ РАСПОЛОЖЕНИЯ (*TABAC-СУЛЬ*).

Обычно под этим понимается стремление приблизиться к желаемому.

Что же касается средства (василя), то под этим подразумевается то, чем пользуются люди для достижения желаемого.

Стремление добиться расположения Аллаха Всевышнего может быть двух видов: соответствующее шариату и стремление с использованием средств, изобретённых самими людьми.

Стремление, соответствующее шариату, может быть трёх видов:

1 - Стремление добиться расположения Аллаха Великого и Высокого через посредство Его прекрасных имён и высочайших атрибутов.

Так, например, человек может взывать к Аллаху, обращаясь к Нему по этим именам.

(Eсть у Аллаха прекрасные имена, так обращайтесь же к (Hему (H

Взывающий к Аллаху может произносить такие слова: "О Прощающий, прости меня, о Милосердный, помилуй меня!"-, что же касается пророка, «ДППАД», то он говорил:

«О Живой, о Сущий, о Обладатель величия и Почитаемый, о Создатель небес и земли, к милосердию Твоему обращаюсь за спасением!»

2 - Стремление добиться расположения Аллаха Всевышнего с помощью веры или совершения обязательных и желательных праведных дел.

Иначе говоря, речь идёт о стремлении приблизиться к Аллаху с помощью веры в Него, исповедания чистого единобожия, любви к Нему и подчинения Его велениям и запретам, равно как и с помощью веры в Его посланника, любви к нему, подчинения ему, следования ему, почитания его, любви к близким Ему и ненависти к его врагам. Всё это человек может использовать в нижеследующих целях:

1 - Для того, чтобы добиться благоволения Аллаха и оказаться в Его раю.

2 - Для того, чтобы благодаря этому добиться ответа Аллаха на обращенную к Нему мольбу.

Что касается первого, то Аллах пояснил это, передав слова апостолов Исы, которые говорили:

«Господь наш! Мы уверовали в то, что Ты ниспослал, и последовали за посланником, так причисли же нас к тем, кто признаёт веру истинную.» ("Семейство Имрана".53.)

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا ٓ إِنَّنَا ٓ ءَامَنَا فَأَغْفِدُ لَنَاذُنُو يَنَاوَقِنَاعَذَابَ النَّادِ ﴾

igcirc ... которые говорят: "Господь наш! Поистине, мы уверовали, так прости же нам наши грехи и спаси нас от мук адского пламени!") ("Семейство Имрана", 15-16.)

Что же касается второго, то здесь в пример можно привести хадис, где рассказывается о троих людях, укрывшихся в пещере, вход в которую завалил огромный камень, упавший с горы, после чего они стали говорить друг другу: "От этого камня может спасти вас только обращение с мольбой к Аллаху, чтобы Он избавил вас от него за ваши благие дела".

Этот хадис приводят Бухари и Муслим.

## <u>3 - Стремление добиться расположения Аллаха Всевышнего через посредство мольбы праведного человека, обращенной к Нему.</u>

Иначе говоря, чтобы добиться желаемого, можно попросить живого и присутствующего праведного человека, чтобы он обратился к Аллаху с мольбой за нуждающегося. Так поступали сподвижники, обращаясь к посланнику Аллаха, «МПЛАХ О С подобными просьбами при его жизни, и так будут поступать люди в День воскресения, которые станут обращаться к нему с просьбами о заступничестве.

### Попытки добиться расположения Аллаха с помощью средств, изобретённых самими людьми.

Здесь имеется в виду использование некоторыми людьми таких средств, на которые нет никаких указаний в Коране и сунне, примером чего является неузаконенное шариатом обращение к покойным или к тому положению, которое они занимали при жизни. Именно поэтому после смерти посланника Аллаха, «МПЛАХ», его сподвижники перестали обращаться к нему с просьбами, а Умар бин аль-Хаттаб, да будет доволен им Аллах, попросил о том, что ему было нужно, дядю пророка Аббаса, да будет доволен им Аллах, и это указывает на то, что если бы они просили чего-нибудь у Аллаха ради сана пророка, «МПЛАХ», то не стали бы обращаться к Аббасу, поскольку сан посланника Аллаха, «МПЛАХ», выше сана Аббаса, и таким он останется навсегда.

Точно также не следует просящему о чём-либо говорить: " *О Аллах, прошу Тебя об этом ради такого-то!*"-, чему есть две причины:

- 1 Это равносильно клятве, когда клянутся не Аллахом, что является недопустимым.
- 2 Подобные просьбы указывают на то, что просящий считает, что некто может иметь какие-то права на Аллаха, но это не так, ибо всё, что делает Аллах для рабов, является не чем иным как Его милостью. Таким образом, ни один из просящих не имеет никаких оснований говорить: "О Господь, ответь на мольбу мою, ибо такой-то из числа рабов Твоих является рабом праведным!"-, поскольку это будет нарушением правил приличия, которые необходимо соблюдать при обращении с мольбами к Аллаху, ведь Аллах Всевышний сказал:

### ﴿ اَدْعُواْرَبُّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾

«Обращайтесь к Господу своему со смирением и покорностью, поистине, не любит Он преступающих!» ("Преграды",55.)

Как уже отмечалось ранее, обращения к Аллаху с мольбами относятся к числу важнейших видов поклонения, которое должно основываться на следовании сунне пророка, «МОЛОВАТЬ В НЕ НА ВСЕВОЗМОЖНЫХ НОВОВВЕДЕНИЯХ.

#### О ТОМ, ЧТО ПРИВОДИТ К МНОГОБОЖИЮ.

Ранее уже отмечалось, что религия в целом является частью поклонения, приводились примеры видов поклонения и указывалось, что посвящение тех или иных видов поклонения не Аллаху является многобожием. Необходимо отметить также и то, что существует целый ряд действий, которые сами по себе не квалифицируются как проявления многобожия, но тем не менее являются запретными, поскольку могут приводить людей к этому греху. Что же касается посланника Аллаха, «ридоповить подей к этому греху. Что он побуждал людей строго хранить чистоту единобожия и старался перекрывать все пути, ведущие его общину к многобожию.

Ниже приводятся примеры действий, ведущих к многобожию:

#### Чрезмерность в превознесении праведников.

Сообщается, что пророк, маллах сказал:

«Не превозносите меня подобно тому, как христиане стали превозносить Ису, сына Марйам, ибо я — только раб, а потому говорите: раб Аллаха и Его посланник».

#### Этот хадис приводит Бухари со спов Умара бин апь-Хаттаба.

Причиной того, что соплеменники Нуха впали в многобожие, стало чрезмерное превознесение ими своих праведников, а также то, что они начали создавать их изваяния.

Многие наши предшественники говорили:

- Когда они умерли, люди стали приходить на их могилы, потом они создали их изваяния, а когда прошло много времени, они начали им поклоняться.

#### 2 - Избрание могил местами для совершения молитв.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Аиши, да будет доволен ею Аллах, которая сообщила, что незадолго до смерти посланник Аллаха, « сказал:

«Проклятие Аллаха лежит на иудеях и христианах, которые избрали могилы своих пророков местами для совершения мо-

Таким образом, посланник Аллаха, делиствую, желал предостеречь от подобного мусульман.

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, передаваемый со слов Джундаба бин Абдуллаха, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что за пять дней до своей смерти пророк, «малах», сказал:

«Поистине, жившие до вас избирали могилы своих пророков местами для совершения молитв, но вы не поступайте так, ибо я запрещаю вам это!»

С этой целью на могилах пророков возводились храмы, что было запрещено посланником Аллаха, «райо постайть, и это остайтся запретным, даже если люди, желающие построить храм в таком месте, делают это только из стремления поклоняться Аллаху. Причиной запрета является то, что рано или поздно это приводит к многобожию, так как постепенно люди начинают обращаться со своими мольбами не к Аллаху, а к тому, кто лежит в могиле и поклоняться ему.

Ввиду этого посещение могил, в которых покоятся мусульмане, может быть либо посещением узаконенным, либо относиться к числу нововведений.

#### Узаконенное посещение.

Посещение могил соответствует установлениям шариата в том случае, когда это делается для поддержания родственных связей и обрашения к Аллаху с мольбой за покойного, а также для того, чтобы вспомнить о мире вечном или с какой-нибудь иной подобной целью.

### Посещения, относяшиеся к числу нововведений, могут быть двух видов:

Первый: когда человек приходит на могилу, чтобы обратиться с мольбой к покойному, попросить его о заступничестве или попросить его о помощи в каком-нибудь деле. Подобные действия являются проявлениями большого многобожия.

Второй: когда человек приходит на могилу, чтобы обратиться с мольбой к Аллаху, считая, что если он сделает это на могиле того или иного человека, то у него появится больше оснований надеяться на то, что мольба его будет принята. Подобные действия являются запретными, так как они могут стать причиной многобожия.

Кроме того, посланник Аллаха, « посланник Аллаха, « посланник Аллаха) запрещал поднимать могилы над землёй, ибо это могло привести к почитанию покойников и возникновению разного рода искушений.

В "Сахихе" Муслима приводится сообщение Абу-ль-Хайй-аджа аль-Асади, который сказал:

«Однажды Али, *да будет доволен им Аллах*, сказал мне: "Не сообщить ли тебе о том, к чему побуждал меня пророк, «Маллах»? Он говорил, чтобы не оставлял я ни одного изображения, не уничтожив его, и не оставлял ни одной поднятой могилы, не опустив её до уровня земли"».

Кроме того, запрещается зажигать на могилах светильники.

Ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал:

- Посланник Аллаха, « проклял женщин, приходящих на могилы, а также тех, кто на них молится и зажигает светильники.

#### **ЧЕТВ**"РТАЯ: признание единственности Аллаха в отношении Его имён и атрибутов.

Суть подобного признания должна выражаться в том, чтобы характеризовать Аллаха только так, как Он охарактеризовал Себя Сам, или же так, как охарактеризовал Его Его посланник, мини в так, как охарактеризовал Его Его посланник, посланее означает, что если речь идёт об именах и атрибутах Аллаха, следует подтверждать или отрицать всё то, что подтверждали или отрицали Аллах и посланник Аллаха, мини посланник Аллаха, мини иному имени или атрибуту, и не задавая вопросов об этом, не прибегая к уподоблению<sup>2</sup>, ничего не искажая и отказываясь от утверждений о том, что Аллах полностью или частично лишён атрибутов.

### Что лежит в основе признания единственности Аллаха в отношении Его имён и атрибутов?

ПЕРВОЕ: то, что Аллах обладает прекраснейшими именами, то есть такими именами, прекраснее которых быть ничего не может, ибо Аллах Всевышний сказал:

«Есть у Аллаха прекраснейшие имена.» ("Преграды", 180.)

Кроме того, Аллах обладает высшими и совершенными атрибутами, лишёнными каких бы то ни было недостатков.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثُلُ ٱلْأُعَلَٰنَ ﴾

(Аллах являет Собой наивысший пример.) ("Пчёны", 60.)

Здесь речь идёт о наивысших, совершеннейших и прекраснейших качествах.

BTOPOE: то, что знание об именах и атрибутах Аллаха получено свыше, поскольку источниками наших знаний о них являются Коран и сунна, а это значит, что мы должны ориентиро-

<sup>1 -</sup> Речь идёт о четвёртой составной части веры в Аллаха.

 $<sup>^{2}</sup>$  - То есть: не уподобляя Аллаха и Его атрибуты людям и их атрибутам и не уподобляя людей Аллаху в этом.

ваться только на них, ничего не убавляя и не добавляя к тому, на что они указывают.

ТРЕТЬЕ: при описании Аллаха используется как подтверждение, так и отрицание, причём подтверждение не должно иметь ничего общего с уподоблением, а отрицание - с лишением, как указал на это Аллах Всевышний, который сказал:

(Нет ничего, подобного Ему, Он – Слышащий, Видящий.) ("Совет". 11.)

ЧЕТВ РТОЕ: нам известны имена и атрибуты Аллаха, однако что именно подразумевается под этим полностью известно одному лишь Аллаху, который сказал:

#### ИМЕНА И АТРИБУТЫ АЛЛАХА.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, "МПЛАХ , сказал:

«Есть у Аллаха девяносто девять имён, что составляет собой сотню без одного, и тот, кто станет перечислять их, войдёт в рай».

В данном случае перечисление подразумевает собой память об этих именах и поклонение Аллаху сообразно их смыслу.

Однако число имён Аллаха не ограничивается девяносто девятью, ибо у Него есть и такие имена, о которых не упоминается в Коране и сунне.

Имам Ахмад, Ибн Хаббан и другие мухаддисы приводят хадис, передаваемый со слов Абдуллаха бин Мас'уда, да будет доволен им Аллах.

В этом хадисе сказано, что посланник Аллаха, «мллах», сказал:

«...О Аллах, заклинаю Тебя каждым Твоим именем, которым Ты нарек Себя Сам, или которое Ты ниспослал в Своей Книге, или которое Ты открыл кому-либо из Твоих созданий или которое ведомо только Тебе и т.д...»

Таким образом, Аллах Высокий и Великий обладает многими именами, в число коих входят как имена, так и атрибуты. При этом имена указывают на сущность Всевышнего, а атрибуты — на качества Его совершенства.

Приведём некоторые из имён и атрибутов Аллаха. К числу Его имён относятся:

#### \* Аллах, Господь, Милостивый, Милосердный.

В суре "Фатиха" Аллах Всевышний говорит:

«Хвала Аллаху, Господу миров, Милостивому, Милосердному...» ("Фатиха",2-3.)

Аллах — это Тот, кого считают Богом и кому поклоняются. Господь — это Творец, Дарующий средства к существованию, Властитель, Полновластно распоряжающийся, Взрастивший Своими милостями всё сотворённое.

Милостивый, Милосердный. Оба этих имени имеют отношение к милости, однако если имя Милостивый указывает на присущий Ему атрибут, то Имя Милосердный указывает на связь Его милости со всем тем, на что она распространяется.

Милость Аллаха разделяется на две части: общую, которую Он проявляет по отношению к каждому, и особую, которую Он проявляет по отношению к верующим.

Относительно всеобщей милости Аллах Всевышний сказал сле-

дующее: ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِٱلنَّكَاسِ لَرَهُ وَفُ تَحِيثُ

(Поистине, Аллах по отношению к людям Сострадательный, Милосердный. ("Хаджж", 65.)

Что же касается особой милости, то об этом Аллах Всевышний сказал так: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ («сонмы", 43.)

#### \* Один, Вечный.

В суре "Искренность", равной по своему значению трети Корана, Аллах Всевышний говорит:

《Скажи:" Он - Аллах - Один, Аллах Вечный..." "Искренность",1-2.

Один, то есть Единственный в том, что касается совершенства, и нет ничего и никого, подобного Ему или разделяющего с Ним качества Его совершенства.

Вечный, то есть совершенный по Своим атрибутам, Тот, к которому все существа устремляются со своими нуждами.

#### \* Живой, Суший, Высокий, Великий.

Все эти имена упомянуты Всевышним в аяте трона, который является одним из величайших Его аятов. Посланник Аллаха, даллах, говорил, что каждого, кто прочитает этот аят ночью, до самого утра будет охранять хранитель, направленный к нему Аллахом, и шайтан не приблизится к нему. Аллах Всевышний сказал:

﴿ اللَّهُ لَا ٓ إِلَهُ إِلَّاهُوا ٱلْمَى ٱلْقَيْوَمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلَا نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَعَافِي ٱلْأَرْضِ ۗ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ ٱيَّدِيهِ مَ وَمَا خَلْفَهُمَّ وَلا يُحِيطُونَ مِشَى عِ مِّنْ عِلْمِهِ عِ إِلَّا بِمَا شَكَاةً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضُ وَلَا يَتُودُهُ وِفَظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلَا ٱلْعَظِيمُ ﴾ «Аллах – нет бога, кроме Него, Живого, Сущего. Не властны над Ним ни дремота, ни сон... Он – Высокий, Великий.» ("Корова". 255., аят "Апь-Курсий")

Живой. Это значит, что жизнь Его вечна и совершенна во всех отношениях, а Сам Он неподвластен ни дремоте, ни сну, ни смерти.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْذِي لَا يَمُوتُ ﴾

«Уповай же на Живого, который не умрёт...» "Pasnnyenne";58

Сущий: это значит, что Он существует Сам по Себе, другие же существуют только благодаря Ему, поскольку Он ни в чем не нуждается.

Высокий: здесь имеется в виду абсолютная высота, например, высота могущества, высота подчинения и высота сущности.

Что касается высоты могущества, то это означает, что Ему присущи атрибуты совершенства и величия.

Что касается высоты подчинения, то это значит, что Он подчиняет Себе всё сотворённое и полновластно распоряжается этим.

Что касается высоты сущности, то под этим подразумевается, что Он возвышается на Своём троне надо всеми Своими творениями.

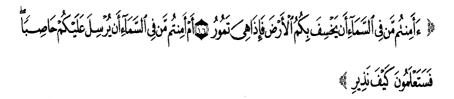
Аллах Всевышний сказал: ﴿ سَيِّحِ أَسْدَرَيِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾

(Славь имя Господа твоего Высочайшего...) ("Высочайший", 1.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Вот, сказал Аллах:" О Иса! Я упокою тебя, вознеся тебя ко Мне..." ("Семейство Имрана".55.)

Аллах Всевышний также сказал:



(Неужели вы сомневаетесь в том, что Тот, кто на небе, заставит землю поглотить вас, когда она придёт в сотрясение?!

Неужели вы сомневаетесь в том, что Тот, кто на небе, обрушит на вас ураган?! Обязательно узнаете вы, каково Моё увещевание!  $^{\circ}$  "Власть". 16 - 17.

Под "небом" здесь подразумевается высота, иначе говоря, то, что находится выше сотворённых небес.

Великий: это имя указывает собой на обладание всем тем, что имеет отношение к величию.

#### \* Первый, Последний, Видимый, Скрытый, Знающий.

Аллах Всевышний сказал:

- «Он - Первый и Последний, Побеждающий и Скрытый, знает Он обо всём сущем.» "Железо".3.

Посланник Аллаха, «МЛАХ», дал своё толкование этим четырём именам, сказав:

«О Аллах, Ты -Первый, и не было до Тебя ничего, Ты - Последний, и не будет после Тебя ничего, Ты - Побеждающий, и нет над Тобой ничего, Ты - Скрыпый, и нет под Тобой ничего».

Знающий: то есть Тот, знание которого объемлет собой всё. Аллах Всевышний сказал:

- «И у Него ключи к сокрытому! Знает о них только Он. Знает Он о том, что на суше и в море. Без Его ведома не упадёт

и лист, и нет ни зёрнышка во мраке земли, ни чего-либо влажного или сухого, о чём бы не было сказано в Книге ясной $^1$ .  $^{1}$  ("Скот". 59.)

#### \* Слышащий, Видящий.

Аллах Всевышний сказал:

«И Он - Слышащий, Видящий.» "Coвет".11.

Он - Слышащий, а это значит, что слух является Его атрибутом. Он - Видящий, а это значит, что зрение является Его атрибутом. Таким образом, Он всё видит, всё слышит, и ничто не может укрыться от Него.

#### \* Мудрый, Всеведущий.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَهُوَ الْحَكِيدُ الْخَبِيرُ ﴾

«...И Он - Мудрый, Всеведущий.» ("Caбa".1.)

Мудрый: это значит, что Он управляет тем, что было сотворено Им как в мире этом, так и в мире ином, посредством установленных им законов бытия и религиозных законов и Он судит, как пожелает. Никто не может отвратить Его решения, а Он обладает мудростью, в силу чего все Его веления и творения отличаются совершенной точностью и красотой.

Всеведущий: то есть осведомлённый о явном и тайном.

Кроме того, к числу Его атрибутов относятся нижеследующие атрибуты:

#### Лик.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرَيِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ اللهِ Аллах Всевышний сказал:

«Вечен лишь лик Господа твоего, Обладателя величия и Почитаемый.» ("Милостивый". 27.)

#### Руки.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ إِبْلَيْدَاهُ مُبْسُوطُتَانِ ﴿ الْمُعَالِيٰ ﴾ (А Его руки простёрты... ("Трапеза", 64.)

<sup>1 -</sup> Имеется в виду Сохраняемая Скрижаль

#### Глаза.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَأَصْبِرْ لِمُكْمِرِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِناً اللَّهِ الْمُكْمِرِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِناً اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

Терпи же, пока не придёт решение Господа твоего, поистине, ты пред глазами Нашими.) ("Гора", 48.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَلِنْصَنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ٓ

(...чтобы взрастили тебя пред оком Моим.) "Таха".39.

Здесь подразумеваются два глаза, и поэтому посланник Аллаха, وإن ربكم ليس بأعور وبكم ليس بأعور

«...Поистине, Господь ваш не является одноглазым».

Три вышеупомянутых атрибута имеют отношение к сущности Аллаха.

# - Утверждение на троне.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ اَلرَّ مَنُ عَلَى الْعَـرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ 
Милостивый, который утвердился на троне. ﴿ رَبِّ اللَّهُ مُنْ الْمُرْشِ ﴾ Аллах Всевышний также сказал: ﴿ مُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْمَرْشِ ﴾

«Потом Он утвердился на троне.» («Преграды», 54.)

Утверждение, о котором идёт речь, указывает на высоту (высший предел), пребывание выше всего остального, подъём и устойчивость. Подобное утверждение относится к числу атрибутов действия.

#### - Совместное пребывание.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيْنَا مِ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ

وَمَا يَعْزُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۗ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كَثَنَّمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

بَصِيرٌ ﴾

Он – тот, кто создал небеса и землю за шесть дней, а потом утвердился на троне. Он ведает о том, что проникает в землю, и о том, что исходит из неё, о том, что нисходит с неба, и о том, что восходит к нему. Где бы вы ни были, Он с вами повсюду, и видит Аллах всё, что вы творите. ("Железо".4)

Аллах Всевышний также сказал:

# ﴿ اَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِّ مَا يَكُوثُ مِن نَجْوَى ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ أَثُمَّ يُنَبِّتُهُم وَلَا أَكْثَرَ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ أَثُمَّ يُنَبِّتُهُم بِمَاعِمُ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ أَثُمَ يُنِيَّتُهُم بِمَاعِمُ وَلَا أَكْثَرَ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ أَثُمَ يُنْتِئُهُم بِمَاعِمُ وَلَا أَكْثَرَ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ أَثُمَ يُكُلِّ مَنْ وَعِلَيْمُ ﴾

«Неужели ты не знаешь, что известно Аллаху и то, что на небесах, и то, что на земле?! Не бывает тайной беседы между тремя, чтобы Он не был четвёртым; между пятью, чтобы Он не был шестым; между большим или меньшим количеством, чем было перечислено, без того, чтобы Он не был с ними, где бы они ни находились. А потом, в День воскресения, Он поведает им о том, что они творили, ведь Аллах обо всём знает! ▶

("Препирательство", 7.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ لَا تَعْدَنُ إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ الل

Аллах Всевышний также сказал:

Это совместное пребывание бывает двух видов: совместное пребывание со всеми, на что указывают цитированные выше аяты из сур "Железо" и "Препирательство". Это связано со всеобъемлющим знанием Творца обо всех сотворённых Им существах.

Вторым видом является совместное пребывание с частью из сотворённых Им существ, на что указывают цитированные выше аяты из сур "Покаяние" и "Пчёлы".

Здесь речь идёт о тех, кто близок к Нему, ибо, сообразно смыслу этих аятов, Он всегда оказывает им помощь и поддержку и хранит их.

# - Прибытие, приход.

Аллах Всевышний сказал:

(Неужели же они надеются на что-либо иное, кроме как на то, что Аллах в сопровождении ангелов прибудет к ним, осенённый облаками?) ("Корова". 210.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكُ وَٱلْمَلْكُ صَفًّا صَفًّا ﴾

(...когда Господь твой придёт вместе с ангелами, выстроившимися в ряды...) ("Заря", 22.)

Здесь имеется в виду приход Аллаха Всевышнего в День воскресения для вынесения окончательного решения относительно рабов Его. Эти атрибуты являются атрибутами действия.

# - Схождение к нижнему небу.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что пророк, «маплах», сказал:

«Еженощно, когда истекают две трети ночи, Господь наш спускается к нижнему небу и говорит: "Я отвечу тому, кто станет взывать ко Мне, Я одарю того, кто попросит Меня о чёмлибо, Я прощу того, кто будет просить Меня о прощении"».

Таким образом, данный хадис служит подтверждением того, что Аллах Всевышний, *слава Ему*, еженощно спускается к нижнему небу, что имеет отношение к атрибутам действия.

# - Речь.

« وَلَمَّا جَآءَمُوسَىٰ لِمِيقَٰنِنَاوَكُلَّمَهُ رَبُّهُ. » Аллах Всевышний сказал:

( И когда Муса пришёл к назначенному Нами сроку, его Господь заговорил с ним...) ("Преграды",143)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَإِذْقَالَ اللّٰهُ يُكْعِيسَى اَبْنَمْرَيُمُ ﴾ ﴿ وَإِذْقَالَ اللّٰهُ يُكْعِيسَى اَبْنَمْرَيْمُ ﴾ (И вот, сказал Аллах: "О Иса, сын Марйам!" ("Трапеза", 116.) Аллах Всевышний также сказал:

 $\mathbb{N}$  если же какой-либо многобожник попросит у тебя убежища, то предоставь ему приют, чтобы он мог слышать слова Аллаха.  $\mathbb{N}$  ("Покаяние".6)

Речь или же слова Аллаха относится к числу Его атрибутов. Аллах Всевышний говорит, если захочет, Он говорит, когда захочет и как захочет. Голос Его слышен, а слова Аллаха являются, с одной стороны, атрибутом Его сущности, а с другой - атрибутом действия...

Коран заключает в себе ниспосланные и несотворённые слова Аллаха.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَهَلَا اللَّهُ مُبَارِكُ فَاتَّبِعُوهُ ﴾

 $\P$  это – благословенное Писание, которое Мы ниспослали, так следуйте же ему... $\P$  ("Скот", 155.)

Как уже было сказано, слова Аллаха являются одним из Его атрибутов, а Его атрибуты не сотворены.

- Любовь.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ إِنَّا اللَّهُ يُمِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

(...поистине, Аллах любит творящих благодеяния.) ("Корова", 19

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ إِنَّا اللَّهُ يُعِبُّ ٱلْهُ نَّقِينَ ﴾

(Поистине, Аллах любит богобоязненных.) ("Покаяние", 4.)

- Довольство.

Аллах Всевышний сказал:

(Aллах будет доволен ими, и они будут довольны Aлла- $(TDARE38^*, 119.)$ 

# - Гнев.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَغَضِبَ ٱللّٰهُ عَلَيْهِمْ كَاللّٰهُ عَلَيْهِمْ كَاللّٰهُ عَلَيْهِمْ كَاللّٰهُ عَلَيْهِمْ كَاللّٰهُ عَلَيْهِمْ كَاللّٰهُ كُولُولُهُ كَاللّٰهُ كَالّ

Мы точно знаем о том, что эти имена и атрибуты принадлежат Аллаху, ибо так назвал Себя Он Сам и так называл Его Его посланник, «МООПОВИТЬ». В этом нет никаких отступлений от Корана и сунны, ведь от явного их смысла недопустимо отклоняться, как недопустимо ни пытаться выяснить, что именно кроется за этим, ни сравнивать Его атрибуты с качествами, присущими людям.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ ال

# ВТОРАЯ ОСНОВА: ВЕРА В АНГЕЛОВ.

«...и нет никого, равного Eму.» ("Искренность", 4.)

Такая вера подразумевает собой твёрдую убеждённость в том, что у Аллаха есть ангелы, которых Он создал из света, что Он возложил на них определённые обязанности, выполнением которых они заняты, и что Он наделил их способностью полного подчинения Его велениям и силой, необходимой для их осуществления.

Вера в них включает в себя веру в целом и веру в определённые частности.

Что касается веры в частности, то здесь имеется в виду вера в тех из них, кого Аллах и посланник Его, «АЛЛАХ В назвали поимённо, а также веру в истинность сообщений об их атрибутах и делах, что же касается веры в целом, то она имеет отношение ко всему прочему.

Муслим в своём "Сахихе", а также имам Ахмад в своём "Муснаде" приводят хадис, передаваемый со слов Аиши, да будет доволен ею Аллах, сообщившей, что посланник Аллаха, «МЛПАХ», сказал:

«Ангелы были созданы из света, джинны — из пылающего огня, а Адам — из того, о чём вам было сказано».

Одним из атрибутов, присущих ангелам, являются крылья. Аллах Всевышний сказал:

(Xвала Аллаху, Творцу небес и земли, назначившему посланцами ангелов, обладающих двумя, тремя и четырьмя крыльями. Приумножает Он в творении, что пожелает, ибо Аллах властен надо всем сущим. ("CO3DATEGNS", 1.)

Что же касается посланника Аллаха, « посланника Аллаха, что он сообщил, что видел Джибрила в том виде, в каком его создал Аллах, и было у него шестьсот крыльев.

По велению Аллаха Всевышнего, ангел может принимать человеческий облик, ибо Джибрил, *мир ему*, предстал перед Марйам в образе приятного на вид человека, что же касается посланника Аллаха, «Маллах», то к нему он явился в виде человека в ослепительно белых одеждах, волосы которого были иссиня чёрными. Человеческий облик принимали и те ангелы, которых Аллах посылал к Ибрахиму и Луту, *мир им обоим*.

Вот что сказал Аллах Всевышний относительно их поклонения, полного подчинения и покорности:

Поистине, и те, которые находятся при твоём Господе, не отказываются от поклонения Ему из гордыни, они славят Его и склоняются перед Ним в земных поклонах.) ("Преграды", 206.)

Аллах Всевышний также сказал:

(A) находящиеся рядом с Ним не пренебрегают поклонением из гордыни, и это им не в тягость. Они славят Аллаха и днём и ночью без устали. ("Пророки", 19-20.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Они говорят: "Милосердный породил ребёнка". Преславен Он! Ведь это – только рабы, которых Он почтил! Они не говорят ни единого слова до того, как скажет Он, и действуют лишь по Его указаниям. Он ведает о том, что было до них и что будет после них. Они могут заступиться только за тех, кем доволен Аллах, и сами они содрогаются от страха перед Ним.)

("Пророки", 26 - 28.)

## Аллах Всевышний также сказал:

(...они не отступают от повелений Аллаха и выполняют то, что им велят. ("Запрешение", 6.)

В различных аятах Корана и хадисах есть упоминания об именах ангелов, их видах и тех делах, которые были им поручены.

Так, например, Джибрилу было поручено приносить пророкам откровения.

Аллах Всевышний сказал:

- «Скажи: "Кто бы ни был врагом Джибрилу"-, а ведь он с соизволения Аллаха низвёл Коран в твоё сердце...) ("Корова".97.)

Аллах Всевышний также сказал:

Поистине, он $^1$  – послание Господа миров, с которым снизошёл верный Дух на твоё сердце, чтобы ты стал одним из увещевателей... $^{("Поэты", 192-194.)}$ 

В некоторых хадисах имеются указания на то, что Микаилу поручено следить за дождями и ростом растений, а Исрафилу - вострубить в трубу, когда наступит День воскресения.

Посланник Аллаха, « придоковором», упоминал имена троих этих ангелов, когда произносил слова мольбы, предварявшей его ночные молитвы:

- О Аплах, Господь Джибраила, Микаила и Исрафила, Создатель небес и земли, Знакщий явное и сокровенное, Ты рассудишь рабов Своих в том, относительно чего они расходились друг с другом, направь меня там, где есть разногласия относительно истины, по соизволению Твоему, ведь, поистине, ведёшь Ты к прямому пути, кого пожелаешь!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеется в виду Коран.

В Коране есть упоминания об ангеле по имени Малик, который является стражем ада.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَنَادَوْلِكُمْ اللَّهُ لِيَقْضِ عَلَيْنَارُبُّكُ ﴾

 $\P$  они воззовут : "О Малик! Пусть покончит с нами Господь твой!" ("Украшения".77.)

# О категориях ангелов.

\* Среди них есть те, которые понесут трон.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ اَلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوِّلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَيِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ ـ وَيَسَتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾

«Те, которые несут трон, и те, которые окружают его, возносят хвалу Господу своему, веруют в Него и молят о прощении для тех, кто уверовал...» ("Прошающий",7.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَيَجِيلُ عُرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَيْ ذِيْ كَنِيكَ أَنَّ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

• ...и восемь ангелов понесут трон Господа твоего над собой. ("Неизбежное".17.)

\* Среди них есть хранители, которым поручено охранять людей.

Аллах Всевышний сказал:

«К каждому человеку приставлены ангелы, следующие впереди него и позади него и охраняющие его по повелению Алла-ха.» ("Гром". 11.)

<sup>1 -</sup> Имеются в виду грешники, оказавшиеся в аду.

\* Среди них есть писцы, которым поручено записывать дела людей.

Аллах Всевышний сказал:

Поистине, к вам приставлены наблюдатели – достойные писцы, которые знают обо всех ваших делах. ("Pаскалывание".10-12.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Два ангела находятся справа и слева и записывают.

Не проронит человек и слова, чтобы его не записал недремлющий страж.  $("Ka\phi".17-18)$ 

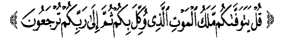
Здесь имеются в виду два ангела, которые находятся справа и слева от каждого. Находящийся справа записывает благие дела, а находящийся слева - дурные.

\* Ангелы, которым поручено являться к зародышам во чреве матери, о чём говорится в хадисе, передаваемом со слов Ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, который сказал:

«Посланник Аллаха, «МЛОВИ», который правдив и достоин доверия, сообщил нам, что каждый из вас формируется в чреве матери, пребывая там в течение сорока дней в виде капли, в течение следующих сорока дней - в виде сгустка, и столько же - в виде кусочка плоти, после чего Аллах посылает к нему ангела, который вдыхает в него дух и получает веление записать четыре вещи: его удел, его срок, его дела, а также то, счастливым он будет или злосчастным.

\*Ангелы, которым поручено принимать дух человека в момент его смерти. Речь идёт об ангеле смерти и его помощниках.

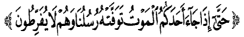
# Аллах Всевышний сказал:



«Скажи: "Ангел смерти, который приставлен к вам, упокоит вас, а потом вы вернётесь к своему Господу". »

("Земной поклон". 11.)

Аллах Всевышний также сказал:



 пока к кому-нибудь из вас не придёт смерть. Тогда упокоят его Наши посланцы, – а они ничего не упускают. ("Скот", 61.)
 Кроме того, существуют и другие категории ангелов.

### ТРЕТЬЯ ОСНОВА: ВЕРА В ПИСАНИЯ.

Речь идёт о тех Писаниях, которые Аллах Всевышний ниспосылал Своим посланникам, *мир им*, и в которых содержались слова истины и руководства для людей.

Мы веруем в те Писания, упоминания о которых есть в Коране. Ими являются:

- **Великий Коран ("аль-Кур'ан")**, который был ниспослан нашему пророку Мухаммаду, Дилла ...
  - **Тора ("ат-Таурат")**, которая была ниспослана Мусе, *мир ему*.

«إِنَّا ٱلْزَلْنَاٱلْتَّوْرَىٰةَ فِيهَاهُدَى وَنُورٌ ﴾ Аллах Всевышний сказал:

- «Поистине, Мы ниспослали Тору, в которой содержится руководство и свет.» ("Трапеза", 44.)
- **Евангелие** ("аль-Инджиль"), которое было ниспослано Исе, *мир ему*.

Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ وَقَفَيْ نَا عَلَىٓ الْتَوِهِم بِعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ كَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَ مَتُوءَ الَيْنَ لَهُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدُى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَ مِنْ وَهُدُى وَمُوعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾

«Вслед за пророками Мы отправили Ису, сына Марйам, с подтверждением истинности того, что было до него в Торе. И Мы даровали ему Евангелие, а в нём − свет и праведный путь в подтверждение тому, что в Торе, и ниспослали Мы наставление для богобоязненных.» ("Трапеза", 46.)

- Псалтирь ("аз-Забур"), который был дарован Дауду, мир ему.

Аллах Всевышний сказал: ﴿﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُر دَرُبُورًا ﴾

«...и Мы даровали Дауду Псалтирь.» ("Ночное путешествие", 55.)

- **Свитки ("ас-Сухуф")**, которые Аллах ниспослал Ибрагиму и Мусе, *мир им обоим*.

Аллах Всевышний сказал:

(Разве ему не поведали о том, что содержится в свитках Мусы и Ибрагима, который был верен заповеди...) ("Звезда", 36-37.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, эти слова находятся в свитках прежних народов, в свитках Ибрахима и Мусы.» ("Высочайший". 18 - 19.)

Кроме того, мы верим, что Аллах Всевышний ниспосылал и иные Писания другим Своим посланникам, *мир им*.

Что же касается веры в Коран, то от веры в другие Писания она отличается тем, что требует следования ему и что Аллах придал ему такие особенности, которыми предыдущие Писания не отличались.

#### ЧЕТВ"РТАЯ ОСНОВА: ВЕРА В ПОСЛАННИКОВ.

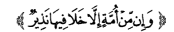
Такая вера подразумевает собой твёрдую убежденность в том, что Аллах Всевышний направил к каждому народу посланника, призывавшего людей к поклонению одному лишь Аллаху, у которого нет сотоварища.

Аллах Всевышний сказал:

«Мы отправили к каждой общине посланника, чтобы он сказал: "Поклоняйтесь Аллаху и сторонитесь идолов".»

"Пчёлы". 36.)

Аллах Всевышний также сказал:



 $(\dots$ и нет ни одного народа, к которому не пришёл бы увещеватель. ("Создатель". 24.)

Нам следует верить в каждого из тех, кого Аллах назвал поимённо в Книге Своей. Количество их равно двадцати пяти: Адам, Нух, Идрис, Худ, Салих, Ибрахим, Исмаил, Исхак, Йа'куб, Йусуф, Лут, Шу'айб, Йунус, Муса, Харун, Илйас, Закарийа, Йахйа, аль-Йаса', Зу-ль-Кифль, Дауд, Суляйман, Аййуб, Иса и Мухаммад, да благословит Аллах и да приветствует всех их.

Мы верим также и в то, что кроме них были и другие посланники, как и сказал об этом Аллах Всевышний:

 $\P$ И Мы послали посланников, о которых Мы рассказали тебе прежде, а также других посланников, о которых прежде не рассказывали тебе.  $\P$ 

Аллах Всевышний также сказал:

 $(\!(\!N\!)\,$ до тебя  $\!(\!M\!)\,$ ы посылали посланников.  $\!(\!0\!)\,$ некоторых из них  $\!(\!M\!)\,$ ы рассказали тебе, о других же не рассказывали. $\!(\!0\!)\,$ 

("Прошающий", 78.)

Мы верим также и в то, что все они были благочестивыми, правдивыми, честными и богобоязненными и что они передали всё то, с чем направил их к людям Аллах, так, как было им повелено, и разъяснили это людям полностью.

Разве возлагалось на посланников нечто иное, кроме ясного сообщения?) ("Пчёлы". 35.)

«А на посланника возлагается только ясная передача.»
("Свет".54.

Вера в каждого из посланников неразрывно связана с верой во всех остальных, и поэтому тот, кто не верует хотя бы в одного из них, не верует и в Аллаха Всевышнего, как не верует он и во всех остальных посланников.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَو إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِن زَبِّهِ مَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَعْدِمِ مِن ذَبِّهِ مَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَعْدِمِ مِن ذَبِّهِ مَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَعْدِمِ مِن ذَبِّهِ مِن ذَبِّهِ مَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ اللَّهُ مَ مَن فَي اللَّهُ مَا اللَّهُ وَهُوا لِمِثْلِ مَا ءَامَن مُ بِهِ عَقَدِ الْهَ تَدُوا فَا إِن عَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَن مُ بِهِ عَقَدِ الْهَ تَدُوا قَالِ اللّهُ مَن اللّهُ وَهُوا لِسَمِيعُ الْعَلَيمُ ﴾ لَوَا اللّهُ وَهُوا لسَمِيعُ الْعَلَيمُ ﴾

«Скажите: "Мы веруем в Аллаха, и в то, что Он ниспослал нам, и в то, что было ниспослано Ибрахиму, Исмаилу, Исхаку, Йа'кубу и их потомкам, в то, что было даровано Мусе и Исе и что было даровано пророкам их Господом. Мы не делаем между ними никакого различия и Ему мы предаёмся. Если они уверовали в то, во что вы уверовали, то они стали на истинный путь. Если же они отвернулись, то они в разладе, но Аллах из-

<sup>1 -</sup> Имеются в виду иудеи и христиане.

бавит тебя от ответственности за это, ибо Он – Слышащий, Зна- $\infty$ ий. ("Корова". 136 - 137.)

Аллах Всевышний также сказал:

Посланник и верующие уверовали в то, что было ниспослано ему от Господа. Все уверовали в Аллаха, в Его ангелов, Его Писания и Его посланников, не делая различий между посланниками Его. ("Корова" 285.)

Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, те, которые не веруют в Аллаха и Его посланников, хотят отделить веру в Аллаха от веры в Его посланников, говоря при этом: "Мы веруем в одних посланников и не веруем в других"-, желая избрать средний путь, -

они и есть подлинно неверующие. ("Женшины". 150 - 151.)

Что же касается веры в Мухаммада, « ваплань», то нам следует целиком и полностью верить во всё то, что он принёс с собой, и неуклонно следовать этому.

# ТВ"РДЫЕ ДУХОМ (УЛЮ-ЛЬ-'АЗМ).

Так называют Нуха, Ибрахима, Мусу, Ису и Мухаммада, да благословит Аллах их всех и да приветствует. Об этих посланниках Аллах Всевышний сказал так:

 $\P$  вот, заповедали Мы пророкам: тебе, Нуху, Ибрахиму, Мусе и Исе, сыну Марйам, и взяли с них суровую клятву... $\P$ 

# ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِىٓ أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ۗ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۗ أَنَّ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾

Аллах узаконил вам в религии то, что Он заповедал Нуху, то, что Мы дали тебе в откровении, то, что Мы заповедали Ибрахиму, Мусе и Исе, сказав: "Соблюдайте установления религии и не впадайте в противоречия относительно неё") ("COBET", 13)

# ВСЕОБЩНОСТЬ ПОСЛАНИЯ НАШЕГО ПРОРОКА МУХАММАДА, ДАЛЛАДОВ.

Наш посланник Мухаммад, « опламу был направлен ко всем джиннам и людям.

О том, что он был направлен ко всем джиннам, свидетельствуют слова Всевышнего:

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَعِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓ ٱلْنَصِتُوا فَلَمَّا قَضِى وَلَوْالِنَقُومَةِ مَا الْجِنِينَ فَ قَالُوالِيَقُومَنَا إِنَّاسَمِعْنَا كِتَبَاأُنْزِلَ مِنْ بَعْدِمُوسَى مُصَدِقًا لِمَا إِنَّى فَوْمِنَا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِمُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ فَ يَنقُومُنَا أَجِيبُوا دَاعِى ٱللّهِ وَءَامِنُوا بِعَابَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ فَ يَنقُومُنَا أَجِيبُوا دَاعِى ٱللّهِ وَءَامِنُوا بِعِدِينَا فَعِلَى اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمَالِيلًا لِيمِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَ

(Вот, направили Мы к тебе нескольких джиннов, чтобы они послушали Коран. Когда они явились, то сказали друг другу: "Слушайте!" Когда же чтение было окончено, они вернулись к своему народу и стали увещевать и сказали: "О народ наш! По-истине, мы услышали Писание, ниспосланное после Мусы и подтверждающее прежние Писания. Оно ведёт к истине и прямому пути. О народ наш! Внемлите тому, кто зовёт к Аллаху, и уверуйте в Него, дабы Он простил ваши грехи и спас вас от мучительного наказания!" "Пески". 29-31

# ﴿ قُلْ أُوحِىَ إِلَىٰٓ أَنَهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ ٱلْجِنِّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّءَانَا عَجَبًا ۞ يَهْدِى إِلَى ٱلرُّشَٰدِ فَاَمَنَّا بِهِ عَلَى أَلْوَشْدِ فَا مَنَّا بِهِ عَلَى أَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴾

«Скажи: "Дано мне в откровении, что собравашеся джинны слушали тайком чтение Корана и они сказали: "Поистине, мы слышали дивный Коран, который наставляет на прямой путь. Мы уверовали в него и не будем поклоняться никому, кроме Господа нашего". ("Джинны".1-2.)

Имеются свидетельства о том, что джинны приходили к нему, а он говорил с ними и читал им Коран.

Что же касается того, что он был послан ко всем людям, то на это указывают многие аяты Корана и хадисы.

Аллах Всевышний сказал:

 $\mathbb{M}$ ы направили тебя ко всем людям без исключения с благой вестью и увещеванием... $\mathbb{M}_{("Ca5a",28)}$ 

Аллах Всевышний также сказал:

Скажи: "О люди! Поистине, я — посланник Аллаха ко всем вам..." ("Преграды", 158.)

Аллах Всевышний также сказал:

Отвечай: "...И дан в откровении мне этот Коран, чтобы я увещевал им вас и всех тех, кому он будет возвещен" ("Скот".19.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَلَفَى إِلَّهِ شَهِيدًا ﴾

 $\mathbb{M}$ ы направили тебя как посланника для людей, и довольно Аллаха как свидетеля.  $\mathbb{M}_{\mathbf{C}^{\mathsf{W}}}$ 

Благословен Тот, кто ниспослал Различение<sup>1</sup> Своему рабу, чтобы он стал увещевателем для миров... ("Различение".1)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَكَ إِلَّارَحُمَّ لِلْعَالِمِينَ ﴾ (Мы направили тебя только как милость для миров.) ("Пророки", 107.)

Аллах Всевышний также сказал:

- «И спроси у тех, кому даровано Писание, а также у тех, не было даровано Писание: "Предались ли вы?" Если они предались, то находятся на верном пути. Если же они отвернулись, то ведь на тебя возложено только возвещение.

Джабир бин Абдуллах, *да будет доволен им Аллах*, передал, что посланник Аллаха, «моспов», сказал:

﴿ أعطيت خمساً لم يعطهن الله أحداً قبلي : كان كل نبي يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى كل أحمر وأسود ، وأحلت لي الغنائم ، ولم تحل لأحد قبلي ، وجعلت لي الأرض طيبة طهورا ومسجدا ، فأيما رجل أدركته الصلاة صلى حيث كان ، ونصرت بالرعب بين يدي مسيرة شهر ، وأعطيت الشفاعة ﴾

«Было даровано мне пять вещей, которыми не наделял Аллах никого до меня: раньше каждый пророк направлялся к определённому народу, я же был направлен ко всем белым и чёрным; было дозволено мне брать военную добычу, тогда как раньше это не разрешалось никому; вся земля была сделана для меня благой, чистой и годной для молитвы, и поэтому человек теперь может молиться там, где застаёт его время молитвы; мне

<sup>1 -</sup> Имеется в виду Коран (Фуркан).

была оказана помощь, выразившаяся в том, что страх передо мной был внушен всем врагам, живущим от меня на расстоянии месяца пути; и, наконец, мне было даровано право заступничества». Этот хадис приводят Бухари и Муслим.

Абу Хурайра, *да будет доволен им Аллах*, передал, что посланник Аллаха, «Моголова», сказал:

- Клянусь Тем, в чьей длани душа Мухаммада, если какойиибудь иудей или христианин из этой общины услышит обо мне, а потом умрёт, так и не уверовав в то, с чем я был послан, он обязательно окажется в аду! Этот хадик приводит Муслим.

Известно, что посланник Аллаха, «МЛАХ», разослал свои послания в разные страны, направив их царю Персии, императору Рума, наместнику Египта, императору Эфиопии, а также другим правителям, призывая их к исламу.

Что же касается тех иудеев и христиан, которые признали истинность послания Мухаммада, «раполования», но сказали: "Он является посланником к арабам"-, то слова их несостоятельны, ибо если кто-нибудь признаёт истинность этого послания, он обязательно должен признать его полностью, а посланник Аллаха, «малах», сказал, что он направлен ко всем людям.

Были и такие, кто объявлял послание Мухаммада, пожным, хотя признаки истинности его пророчества были для него очевидны, и таких признаков имеется много.

# МУХАММАД, «ПЛАТЬ», — ПОСЛЕДНИЙ ПРОРОК.

Наш посланник Мухаммад, « выпользу выляется последним пророком, ибо Аллах Всевышний сказал:

«Мухаммад - не отец кого-либо из ваших мужчин, а посланник Аллаха и последний пророк.» ("Сонмы". 40.)

Смысл этого аята состоит в указании на то, что Мухаммад,  $\binom{g_{ij}^{\text{половит}}}{\sqrt{n_{ij}}}$ , стал последним пророком, после которого пророков уже не будет.

Улемы расходились во мнениях о том, в чём состоит разница между пророком и посланником. Кто-то из них говорил: "Нет между ними никакой разницы, а поэтому каждый пророк является посланником, а каждый посланник - пророком". Другие же говорили, что между пророком и посланником есть разница, сходясь во мнении о том, что миссия посланника является более специфической, чем миссия пророка, а это значит, что если не будет после Мухаммада, «рапосланников, пророков, то, очевидно, не будет и посланников.

На это указывают многие хадисы.

Так, например, в обоих "Сахихах" приводится хадис ,передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, «Мискова», сказал:

«Для того, чтобы объяснить, какое место я занимаю среди пророков, которые жили до меня, можно привести притчу о человеке, построившем прекрасный дом и сделавшем всё, если не считать того, что он не положил краеугольный камень, после чего люди стали ходить вокруг этого дома, удивляться и говорить: "Почему же не положил ты сюда этот камень?" Я и стал этим камнем, как стал я и последним пророком».

В обоих "Сахихах" приводится также и другой хадис, передаваемый со слов Джубайра бин Мут'има, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, «МОСОВОВЬЯ», сказал:

«Поистине, есть у меня разные имена: я - Мухаммад, и я - Ахмад, и я - Стирающий, посредством которого Аллах сотрёт неверие, и я - Собирающий, около которого будут собраны

люди, и я – Идущий вслед, после которого других пророков больше не будет».

Муслим приводит хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, «моговать», сказал:

«Мои шесть преимуществ перед другими пророками состоят в том, что была дарована мне способность говорить кратко, но содержательно, и мне была оказана помощь, ибо врагам моим был внушен страх, и мне была дозволена военная добыча, и вся земля была сделана для меня чистой и пригодной для молитв, и был я послан ко всем людям и стал я последним пророком».

Аль-Бухари и Муслим приводят хадис, передаваемый со слов Са'да бин Абу Ваккаса, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего о том, что однажды посланник Аллаха, «МАЛАХ», сказал Али бин Абу Талибу, *да будет доволен им Аллах*:

«Разве не хочешь ты занять при мне такое же положение, какое Харун занимал при Мусе, с той лишь разницей, что после меня пророков уже не будет?»

Существует и много других достоверных хадисов, ясно указывающих на то, что наш пророк Мухаммад, «МПАХ В ЯВЛЯЕТСЯ последним пророком.

В своём "Тафсире" Ибн Кясир, да помилует его Аллах, писал: «Аллах Всевышний в Книге Своей, а посланник Аллаха, «Аллах Всевышний в Книге Своей, а посланник Аллаха, выполня в в многих хадисах поведали, что после него пророков уже не будет, чтобы люди знали, что каждый, кто объявит себя пророком после него, является лжецом, клеветником, Антихристом, заблудшим и вводящим в заблуждение других».

# ПЯТАЯ ОСНОВА: ВЕРА В ПОСЛЕДНИЙ ДЕНЬ.

Последним днём является День воскресения, когда Аллах поднимет рабов Своих из их могил для расчёта и воздаяния и Он

будет судить их, после чего часть попадёт в рай, а другая часть окажется в аду.

Последним он называется потому, что День этот станет последним Днём этого мира. Аллах Всевышний поведал людям об этом великом Дне, о том, что будет происходить в этот День, а также о тех признаках, которые будут свидетельствовать о его приближении, и немного найдётся в Коране сур, где не говорилось бы об этом.

Так, например, Аллах Всевышний клянётся этим Днём.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ لَأَأْفُتِهُ إِيُّومِ الْقِيكَافِي ﴿ كَا أَفْتِهُ إِيُّومِ الْقِيكَافِي ﴾

(Клянусь Днём воскресения...) ("Воскресение", 1.)

И Аллах Всевышний велел Своему пророку, «ДЛЛАХ», поклясться в том, что люди будут воскрешены.

Аллах Всевышний сказал:

(Неверные утверждают, что их никогда не воскресят. Отвечай: "Напротив, клянусь моим Господом, вы будете воскрешены, а уж потом вам поведают о том, что вы творили, - ведь это не составляет труда для Аллаха!") ("Взаимный обман".7.)

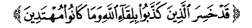
И Аллах Всевышний воздаёт хвалу тем, кто верует в этот День. Аллах Всевышний сказал:

 $\emptyset$ ... и тех, которые веруют в ниспосланное тебе и ниспосланное до тебя и твердо убеждены, что существует будущая жизнь.

Они следуют по прямому пути, указанному Господом, и обретут они блаженство. ("Корова", 4-5.)

И Аллах Всевышний порицает тех, кто не верует в последний День.

Аллах Всевышний сказал:



Потерпят убыток те, которые отрицали, что предстанут перед Аллахом, ибо они не были на прямом пути.  $)_{("Понос",45.)}$ 

И Аллах Всевышний поведал о том, что День этот уже близок.

«اَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَامُرُ» Аллах Всевышний сказал:

- «Приблизился Час¹ этот, и раскололась луна.» "<sub>Пуна".1.</sub>

С помощью наглядных примеров и умозрительных доводов Аллах Всевышний доказывает, что наступление этого Дня возможно

Что касается наглядных примеров, то Аллах Всевышний поведал людям о тех, кого Он умертвил, а потом оживил в этом мире, упомянув о шести таких случаях:

# Первый:

Аллах Всевышний сказал:

«Вот, воззвали вы: "О Myca! Мы не станем верить тебе, пока не увидим Аллаха воочию"−, и вас поразила молния, и вы увидели это воочию. Затем Мы вернули вас к жизни после того, как вы лишились сознания, чтобы вы возблагодарили.»

("Корова", 55-56.)

Здесь речь идёт о соплеменниках Мусы, которых Аллах умертвил после того, как они сказали это, а потом Он оживил их.

# Второй:

Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَإِنْقَنَاتُهُ نَفْسَافَا ذَرَءْ ثُمْ فِيمَ أَوَاللَّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكْنُمُونَ ۞ فَقُلْنَا اُضْرِبُوهُ بِبَعْضِمَا كَذَالِكَ يُحْيِ اللَّهُ الْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ عَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾

<sup>1 -</sup> Имеется в виду День воскресения.

«И вспомните, как вы убили человека и препирались относительно убийцы, а ведь Аллах раскрывает то, что вы пытаетесь утаить. Мы повелели: "Прикоснитесь к покойнику какой-либо частью закланной коровы". Так воскрещает Аллах мёртвых и являет вам Свои знамения, — чтобы вы уразумели.»

("Корова", 72-73.)

Здесь речь идёт о соплеменниках Мусы из числа сынов Исраиля, которые стали спорить друг с другом о том, кто является убийцей, после чего им было велено принести в жертву корову и прикоснуться какой-либо из её частей к покойному, и когда они сделали это, он воскрес, указал на своего убийцу и снова умер.

# Третий:

Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِين رِهِمْ وَهُمْ أَلُوثُ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمُّ أَخْيَنُهُمْ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمُّ أَخْيَنُهُمْ إِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّالَ

Разве ты не видел тех, которые, опасаясь смерти, покинули свои жилища, – их были тысячи! Аллах же сказал им: "Умрите!" —, а потом Он оживил их. Поистине Аллах милостив к людям, но большинство людей неблагодарны. ("Корова".243.)

Здесь речь идёт о людях из числа сынов Исраиля, которые стали спасаться бегством, когда среди них разразилась чума, а Аллах Всевышний сначала умертвил, а потом воскресил их.

#### Четвёртый:

Аллах Всевышний сказал:

﴿ أَوْ كَالَّذِى مَكَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيةُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحِيء هَدَدِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا أَقَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا أَوْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللّهُ الللَّالِيلَا الللللِّلْمُ اللَّلِمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللِ

# وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكَةً لِلنَّاسِ وَأَنْظُرْ إِلَى ٱلْمِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ لَلْمُعَلَّامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ لَكُمُّانَ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيدُ ﴾

«Или не задумывался ли ты о том человеке, который проходил мимо селения, разрушенного до основания? Он сказал: "Как Аллах всё это вернёт к жизни после того, как оно умерло?!" Аллах умертвил его самого на сто лет, потом воскресил и спросил: "Как долго ты пробыл?" Он ответил: "Я проспал день или какую-то часть дня". Аллах сказал: "Ты пребывал во сне сто лет. Посмотри на свою еду и воду: они ведь не испортились. И взгляни на своего осла. Мы непременно сделаем тебя знамением для других людей. Посмотри же, как Мы восстановим кости, а потом нарастим на них мясо". И когда человек увидел всё это воочию, он сказал: "Я знаю, что Аллах всё может!"

("Корова", 259.)

Итак, этот человек, проходивший мимо разрушенного селения, не мог даже представить себе, что Аллах Всевышний может всё это вернуть к жизни, и тогда Аллах умертвил на сто лет его самого, а потом оживил его.

# Пятый:

Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُرُرِ أَرِنِ كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْنَى ۚ قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنَ ۚ قَالَ بَكَ وَلَنكِن لِيَظْمَهِنَ قَلْبِي ۚ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةَ مِنَ ٱلطَّايْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءً ٱثُمَّ ٱدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا ۚ وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾

«Задумывался ли ты о том, что Ибрахим сказал: "Господь! Покажи мне, как Ты оживляешь покойников". Спросил Он: "Разве ты не уверовал?" Он ответил: "Почему же? Но это ради того, чтобы моё сердце успокоилось". Аллах велел: "Возьми четырёх птиц, разорви и оставь от каждой по кусочку на каждой горе, а потом кликни их, и они стремительно слетятся к тебе. Знай же, что Аллах – Всемогущий, Мудрый". ("Корова", 260.)

Здесь рассказывается о том, как Ибрахим попросил своего Господа показать ему, как Он оживляет мёртвых, и тогда Аллах Всевышний велел ему зарезать четырёх птиц и разбросать части их тел по окрестным горам, а потом позвать их, сказав, что они слетятся к нему.

**Шестой:** он касается тех, кто много лет оставался в пещере. Аллах Всевышний сказал:

Они провели в пещере триста лет и ещё девять. ("Пещера", 25.) Аллах Всевышний также сказал:

– (И Мы таким образом пробудили их, чтобы они стали расспрашивать друг друга.) ("Пешера".19.)

Аллах Всевышний также сказал:

(Итак, Мы поведали людям этот рассказ, чтобы они знали, что обещанное Аллахом – истина и что Час этот непременно наступит. ("Пешера", 21.)

Что же касается умозрительных доводов в пользу возможности воскресения из мёртвых, то они могут быть самыми разными.

<u>Первый</u>: вывод о возможности второго творения на основании знания о первом, поскольку Тот, кто смог создать всё в первый раз, сможет сделать это вновь.

Аллах Всевышний сказал:



И приводит он притчи, забыв о том, кем сотворён, и говорит: "Кто же оживит истлевшие кости?!"

Отвечай: "Оживит их Тот, кто создал их в первый раз, ибо Он сведущ в любом творении". ) ("Йа син".78-79.)

<u>Второй</u>: довод, основанный на знании о возможности возникновения чего-либо из его противоположности, например, о возможности извлечения жаркого и сухого пламени из зелёного, холодного и влажного дерева.

Аллах Всевышний сказал:

(OH - TOT, кто зажёг для вас из зелёного дерева огонь, а теперь вы от него зажигаете.) ("Йа син".80.)

<u>Третий</u>: довод, основанный на том, что способный сотворить великое способен сотворить и малое.

Аллах Всевышний сказал:

(Неужели Тот, кто сотворил небеса и землю, не в силах создать подобное им?!)  $_{\rm "Ра~ CNH"~ R1}$ 

<u>Четвёртый</u>: довод в пользу возможности воскресения мёртвых, основанный на знании о возможности оживления земли после её смерти.

Аллах Всевышний сказал:

«К знамениям Его относится и то, что ты видишь землю иссохшей, но когда Мы ниспосылаем на неё дождь, она вздымается и разбухает. Поистине, Тот, кто оживил её, оживит и покойников. Поистине, Он всё может!» ("Разъяднены".39.)

<u>Пятый</u>: довод в пользу возможности воскресения, основанный на знании о том, что после сна наступает пробуждение, ведь сон - брат смерти, а пробуждение подобно жизни после смерти. Аллах Всевышний сказал:

«Он – Тот, кто упокаивает вас ночью и знает, что вы совершаете днём. Потом Он воскресит вас в День этот, чтобы исполнился срок назначенный, а затем к Нему вы будете возвращены, и возвестит Он вам о том, что вы творили.» ("Скот.60.)

<u>Шестой</u>: довод в пользу возможности воскресения, основанный на знании о мудрости и справедливости Аллаха, в соответствии с которыми и воскресение, и воздаяние неизбежны.

(Неужели же посчитали вы, что Мы сотворили вас ради забавы и что не будете вы к Нам возвращены?!)("Верующие", 115.)

# О времени наступления этого Часа.

Знанием об этом обладает один лишь Аллах, а мы можем сказать только то, что наступит он неожиданно.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ آيَّانَ مُرْسَنَهَ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقِبَهَ إِلَّا هُوَ تَقُلَتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمُ إِلَّا بَغْنَةً يَسْتَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيًّ عَنْهَ أَقُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَاعِندَ ٱللَّهِ وَلَكِكَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِي عَنْهَ أَقُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَاعِندَ ٱللَّهِ وَلَكِكَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

«Они станут спрашивать тебя о последнем Часе, когда он настанет? Отвечай: "Поистине, знает об этом только Господь мой и только Он явит его, когда придёт время. И на небесах, и

на земле тяжким будет час последний". Они спрашивают тебя об этом часе, будто тебе известно об этом! Отвечай: Поистине, знает об этом только Аллах, но большая часть людей не ведает об этом". ("Преграды", 187.)

Сообщается, что посланник Аллаха, даллах, сказал:

«Я был направлен к людям, когда Час этот стал столь же близок» $^1$  -, после чего он сделал знак двумя пальцами.

Этот хадис приводят Бухари и Муслим.

Сообщается также, что когда посланник Аллаха, отвечал на вопросы о времени наступления Дня воскресения, он всегда говорил, что не знает об этом, советуя задававшим такие вопросы заняться более подходящим делом, то есть - подумать о том, как лучше подготовиться к этому Дню, а иногда он говорил о малом дне воскресения, иначе говоря, о смерти.

Так, например, когда Джибрил, *мир ему*, сказал пророку, «мила»: "Поведай мне об этом Часе"-, он дал ему такой ответ:

"Тот, у кого спрашивают, знает не больше задающего вопрос". Этот хадис приводят Бухари и Муслим.

В обоих "Сахихах" приводится также и другой хадис, в котором сообщается о том, что однажды какой-то бедуин спросил пророка, "АЛПАХ": "Когда наступит этот Час?"-, на что он ответил ему так: فما أعددت لها في الساعة آتية ، فما أعددت لها في الساعة الله المناطقة المن

"Поистине, Час этот близок, а что ты приготовил для него?"

В обоих "Сахихах" приводится и другой хадис, передаваемый со слов Аиши, да будет доволен ею Аллах, которая сказала:

- Бедуины часто приходили к пророку, « проформу и спрашивали его: "Когда наступит этот час?"-, что же касается посланника

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Имеется в виду, что Час этот столь же близок, сколь близки друг к другу два пальца на руке.

Аллаха, رقم то он обращал свой взор на младшего из них и говорил: ﴿ إِنْ يَعْشُ هَذَا لا يَدْرُكُهُ الْهُرُمُ حَتَى تقوم عليكم ساعتكم ﴿ إِنْ يَعْشُ هَذَا لا يَدْرُكُهُ الْهُرُمُ حَتَى تقوم عليكم ساعتكم ﴾

"Поистине, для вас этот час наступит прежде, чем он успеет одряхлеть"-, имея в виду время наступления их смертного часа.

Однако в Коране и сунне имеется целый ряд указаний на признаки наступления этого Часа. Так, например, Аллах Всевышний говорит о больших признаках этого, к числу которых относятся дым, второе пришествие Исы, *мир ему*, появление Йаджуджа и Маджуджа, восход солнца с запада и появление животного<sup>1</sup>.

Что же касается посланника Аллаха, обращения, то он упоминает о некоторых деталях, связанных с этим, к числу которых относятся появление Антихриста, три лунных затмения - на востоке, на западе и над Аравией, а также огонь, который выйдет из Йемена и будет гнать людей к месту их сбора. Кроме того, посланник Аллаха, обращения, сообщил, что Час этот не наступит до тех пор, пока два великих войска, которые будут призывать к одному и тому же, не сойдутся в великой битве, пока не появятся около тридцати лжецов, каждый из которых будет утверждать, что он является пророком, пока не будет взято из мира знание, пока не участятся землетрясения, пока не сожмется время, пока не возникнут искушения, пока не станут люди убивать друг друга и, наконец, пока не выйдет из Хиджаза такое пламя, которое осветит собой шеи верблюдов даже в Бусре.<sup>2</sup>

Все эти, а также некоторые иные признаки делятся на большие и малые. Малые, в свою очередь, подразделяются на то, что уже осуществилось и закончилось, на то, что имело место и продолжается, а также на то, что ешё не случилось. Что же касается больших, то время их ещё не настало, но когда что-нибудь из этого осуществится, то за этим последует и всё остальное.

Вера в Последний день подразумевает собой веру во всё то, на что в связи с этим указывают Коран и сунна, а именно - во всё то, что связано со смертью и тем, что за ней последует.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Имеется в виду верблюдица, ставшая знамением, которое подтвердило истинность миссии пророка Салиха.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Город в Южной Сирии.

Вера в то, что касается смерти, включает в себя нижеследующее:

1 - Веру в то, что в мире этом смерть для всего живого неизбежна.

(Каждая душа вкусит смерть, а потом к Нам вы будете возвращены.) ("Паук".57.)

Аллах Всевышний также сказал:

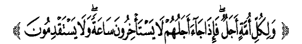
Всё сущее тленно, кроме лика Его. Ему решать, и к Нему вы будете возвращены.  $)_{"Paccka3".88}$ .

2 - Веру в то, что срок каждого точно определён, и никто не в силах ни оттянуть, ни опередить его. Срок этот известен Аллаху, который не только установил его, но и определил причину смерти каждого.

Аллах Всевышний сказал:

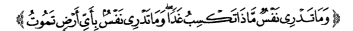
Ни один человек не умрёт, кроме как с дозволения Аллаха, в предписанный Им срок. ("Семейство Имрана".145.)

Аллах Всевышний также сказал:



«И для каждой религиозной общины – свой срок. Когда наступает их срок, они не могут ни оттянуть его ни на час, ни опередить.» ("Преграды", 34.)

3 - Веру в то, что о сроке этом известно только Аллаху. Аллах Всевышний сказал:



Никто не знает, что случится с ним завтра, и никто не знает, в какой земле он умрёт.

Поистине, Аллах - Знающий, Всеведущий.

4 - Веру в то, что перед смертью случается то, о чем говорил Аллах Всевышний:

(...Пока к кому-нибудь из вас не придёт смерть, и тогда упо-коят его Наши посланцы, а они ничего не упускают $^1$ . )

Аллах Всевышний также сказал:

«Когда дух кого-либо из вас подступает к горлу и вы воочию видите это, то Мы ближе к нему $^2$ , чем вы, хотя вы этого и не видите...» "Воскресение". 83-85.

Здесь речь идёт о том, что когда дух умирающего подступает к его горлу, наступает агония. В это время присутствующие смотрят на него, что же касается Аллаха Всевышнего, то Он больше знает об умирающем, чем люди, и ангелы Его ближе к нему, чем они, но они не видят этого.

Когда умирает грешный и несправедливый человек, он жалеет обо всём, что делал, и хочет вернуться обратно в мир этот. Аллах Всевышний сказал:

Когда же перед кем-либо из них предстанет смерть, он взмолится: "Господи! Верни меня: быть может, я совершу праведное дело в том, чем я пренебрёг!" Нет же! То, что он говорит,

<sup>1 -</sup> Не упускают - не убавляют и не прибавляют ни часу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -Имеется в виду умирающий.

всего лишь слова, а позади тех, кто покидает мир – преграда, которая останется до тех пор, пока их не воскресят.)

("Веруюшие", 99 -100.)

Что же касается извлечения из тела духа неверного, то об этом Аллах Всевышний сказал так:

# ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِيلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَتِ كَةُ بَاسِطُوۤ الَّذِيهِمَ ٱخْرِجُوٓ ا أَنفُسَكُمُ مُّ ٱلْيُوْمَ تُجَزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ عَيْرَ ٱلْمُوتِي

«О, если бы ты видел, как грешники пребывают в пучинах смерти, а ангелы простирают руки и говорят: "Расставайтесь ныне со своими душами! Сегодня воздастся вам унизительным наказанием за то, что вы возводили ложь на Аллаха и пренебрегали Его знамениями!") ("Скот".93)

Это значит, что ангелы протягивают к грешнику руки, нанося ему удары и мучая его.

В "Муснаде" имама Ахмада и других сборниках приводится хадис, передаваемый со слов аль-Бара' бин Азиба, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, «МЛЛАХ», сказал:

﴿" إن العبد المؤمن إذا كان في إقبال من الآخرة وانقطاع من الدنيا نزلت إليه ملاتكة من السماء ، بيض الوجوه ، كأن وجوههم الشمس ، معهم كفن من أكفان الجنة ، وحنوط من حنوط الجنة ، حتى يجلسوا منه مد البصر ، ثم يجئ ملك الموت حتى يجلس عند رأسه ، فيقول : أيتها النفس الطيبة اخرجي إلى مغفرة من الله ورضوان " قال : " فتخرج تسيل كما تسيل القطرة من في السقاء ، فيأخذها ، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين ، حتى يأخذوها فيجعلوها في ذلك الكفن وذلك الحنوط ، ويخرج منها كأطيب نفحة مسك وجدت على وجه الأرض فيصعدون بها "

«Котда верующий раб отправляется в мир иной, покидая мир этот, к нему спускаются с небес ангелы, лица которых сияют как солнце. С собой они приносят саваны и благовония из рая и усаживаются вокруг него на всём пространстве, насколько хватает глаз, а потом к нему является ангел смерти, который усаживается у его изголовья и говорит: "О душа добрая, изыди к прощению и благоволению Аллаха!" И душа начинает вытекать из его тела подобно воде, вытекающей из меха, и ангел смерти принимает её, другие же ангелы не оставляют эту дущу в его руках ни на миг, но забирают её и заворачивают в саван из рая и умащают её благовониями из рая, после чего от неё начинает исходить благоухание, подобное благоуханию лучшего мускуса, и они возносятся вместе с ней вверх».

قال : " وإن العبد الكافر إذا كان في انقطاع من الدنيا واقبال من الآخرة ، نزل إليه من السماء ملائكة سود الوجوه ، معهم المُسُوح فيجلسون منه مد البصر ، ثم يجئ ملك الموت حتى يجلس عند رأسه ، فيقول : أيتها النفس الخبيثة ، اخرجي إلى سخط من الله وغضب ، قال ، فتفرق في جسده فينتزعها كما ينتزع السفود من الصوف المبلول ، فيأخذها ، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين ، حتى يجعلوها في تلك المسوح ، ويخرج منها كأنتن ريح خبيثة وجدت على وجه الأرض ، فيصعدون بها ... "الحديث ﴾

# Далее пророк, даплах сказал:

«Что же касается раба неверного, то когда он покидает мир этот, спускаются к нему с небес ангелы с чёрными лицами, которые приносят с собой грубые власяницы и усаживаются вокруг него на всём пространстве, насколько хватает глаз, а потом к нему является ангел смерти, садится у его изголовья и говорит: "О душа скверная, изыди ко гневу и ярости, Аллаха!"—, после чего он выхватывает её из тела, подобно тому, как выдирают зазубренное железо из мокрой шерсти, а другие ангелы сразу же забирают её, чтобы завернуть в одну из этих власяниц, и от неё начинает исходить самое отвратительное зловоние, которое только бывает на земле, а потом они возносятся с ней».

Итак, после смерти происходят великие и важные события, часть которых имеет место в могиле, а часть произойдёт после воскресения из мёртвых.

Вот что происходит с человеком в могиле:

# 1-ИСПЫТАНИЕ МОГИЛЫ.

После того, как покойного укладывают в могилу, он подвергается испытанию, так как к нему являются двое ангелов, которые спрашивают его: "Кто Господь твой? Какова твоя религия? Кто то меловек, который был послан к вам?" Что касается верующего, то он ответит: "Мой Господь - Аллах, а моя религия - ислам"-, в ответ же на третий вопрос скажет: "Он - раб Аллаха и посланник Его". Что же касается неверного, то он на все вопросы будет отвечать: "Ха! Ха! Не знаю"-, а лицемер или сомневающийся скажет так: "Не знаю, я только слышал, как люди говорили что-то, и повторял то же самое".

# 2 - БЛАЖЕНСТВО И МУЧЕНИЯ МОГИЛЫ.

После испытания, которому покойный подвергается в могиле, он останется там до самого Дня воскресения, испытывая блаженство или подвергаясь мучениям, что касается и тела, и духа, или же одного только духа.

Об испытании, которое ждет каждого в могиле и которое связано с вопросами двух ангелов, говорится во многих аятах и хадисах, где сообщается также о блаженстве или мучениях, во что необходимо верить в целом и в частностях, но мы не будем говорить о том, как именно это будет происходить.

Указания, свидетельствующие об этом: Аллах Всевышний сказал:

«Аллах поддерживает верующих твёрдым словом в мире этом и в мире ином...» "Ибрахим", 27.

# ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوٓءُ ٱلْعَذَابِ ۞ ٱلنَّادُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَذَخِلُوْاْءَ الَ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴾

«...и род фараона поразила наихудшая кара – огонь, куда их ввергают утром и вечером, когда же наступит час этот, ска-жут: "Подвергните род фараона самому суровому наказанию!"» ("Прошающий", 45 - 46.)

وفي الصحيحين عن البراء بن عازب -رضي الله عنه - عن النبي قال:

﴿ إِذَا أَقَعَدُ المُومِنُ فِي قَبْرِهُ أَتِي ثُمْ شَهْدُ أَنَ لا إِلهُ إِلاَ اللهِ وَأَنْ محمداً رسول الله فَذَلَكُ قُولُهُ: "يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت" ﴾
وفي رواية أخرى فيهما زاد ﴿يثبت الله الذين آمنوا ﴿ نزلت في عذاب القبر. وفي مسند الإمام أحمد وغيره عن البراء (وقد تقدم أوله) بعد ذكر صعود الملائكة بروح المؤمن واعادتها إلى الأرض ، قال : " فتعاد روحه في جسده ، فيأتيه ملكان ، فيجلسانه ، فيقولان له : من ربك ؟ فيقول: ربي الله ، فيقولان له : ما دينك ؟ فيقول : ديني الاسلام ، فيقولان له : ما هذا الرجل الذي بعث فيكم ؟ فيقول: فيقول : ديني الاسلام ، فيقولان له : ما علمك ؟ فيقول: قرأت كتاب الله فآمنت به ، وصدقت ، فيناجي مناد من السماء: أن صدق عبدي فافرشوه من الجنة ، وافتحوا له باباً إلى الجنة ، قال فيأتيه من روحها وطيبها ، ويفسح له في قبره مد وافتحوا له باباً إلى الجنة ، قال فيأتيه من روحها وطيبها ، ويفسح له في قبره مد البصر ...".

وقال عن الكافر: : فتعاد روحه في جسده ، ويأتيه ملكان فيجلسانه ، فيقولان له : من ربك ؟ فيقول: هاه ، هاه ، لا أدري ، فيقولان له: ما هذا الرجل الني بعث فيكم ؟ فيقول: هاه ، هاه ، لا أدري ، فينادي مناد من السماء أن كذب ، فافرشوه من النار ، وافتحوا له باباً من النار ، فيأتيه من حرها وسمومها ، ويضيق عليه قبره ، حتى تختلف أضلاعه .. "

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов аль-Бара' бин Азиба, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что пророк, «милах», сказал:

«После того, как верующего усадят в могиле его, к нему придут, и он принесёт свидетельство о том, что нет бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, на что и указыва—

«Аллах поддерживает верующих твёрдым словом в мире этом и в мире ином...» ("Ибрахим", 27.)

В хадисе, приводимом в "Муснаде" имама Ахмада, со слов аль-Бара' бин Азиба, да будет доволен им Аллах, начало которого было приведено нами выше, сообщается также, что сначала ангелы возносятся с духом покойного, а потом возвращают его на землю.

# Посланник Аллаха, и для сказал:

«И его дух возвратят в тело, после чего к нему придут два ангела, усадят его и скажут ему: "Кто Господь твой?" Он ответит: "Господь мой – Аллах". Потом они спросят: "Какова твоя релития?" Он ответит: "Моя релития – ислам". Потом они спросят его: "Кто тот человек, который был послан к вам?" Он ответит: "Он – посланник Аллаха". Тогда они спросят его: "Откуда ты знаешь это?" Он ответит: "Я читал Книгу Аллаха и уверовал в неё". И тогда с небес раздастся голос: "Раб Мой сказал правду, постелите же ему постель из рая и откройте перед ним врата рая"—, после чего его охватит радость и он станет испытывать райское блаженство, а могила его станет просторной, насколько хватает глаз.»

Что же касается неверного, то о нём посланник Аллаха, «мисловинь», сказал так:

«И дух его возвратят в тело, после чего к нему явятся два ангела, усадят его и спросят: "Кто Господь твой?" Он ответит: "Ха! Ха! Не знаю". Тогда они спросят: "Кто тот человек, который был направлен к вам?" Он снова ответит: "Ха! Ха! Не знаю" —, и тогда с неба раздастся голос: "Лгал он, постелите же ему ложе из огня и откройте перед ним врата ада!"—, после чего его охватит жар ада, и могила его станет узкой и перемещаются между собой его ребра».

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Анаса бин Малика,  $\partial a$  будет доволен им Аллах, сообщившего о том, что посланник Аллаха, «ДППАХ», сказал:

«После того как раба Аллаха положат в могилу его, а хоронившие его уйдут, и он услышит стук их сандалий, к нему явятся два ангела, усадят его и спросят: "Что скажешь ты об этом человеке?" И верукций ответит: "Свидетельствую, что он – раб Аллаха и посланник Его"-, после чего ему скажут: "Посмотри на место своё в огне, которое Аллах заменил тебе на место в раю!" -, и он увидит и то, и другое. Что же касается лицемера, то когда его спросят: "Что скажешь ты об этом человеке?"-, он ответит: "Не знаю, я говорил то же, что и другие люди". Тогда они скажут: "Ты не знал и не читал"-, и нанесут ему удар железными молотками, а он закричит так, что крик этот услышат все находящиеся вокруг него, кроме людей и джиннов».

وفي الصحيحين عن ابن عباس -رضي الله عنهما- أن النبي هي مر بقبرين فقال: ﴿ إِنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير ، ثم قال: بلى ، أما أحدهما فكان يسيعى بالنميمة ، وأما أحدهما فكان لا يستنز من بوله ﴾ ثم أخذ عوداً رطبا فكسره باثنتين ، ثم غرز كل واحد منهما على قبر ، ثم قال : ﴿ لعله يخفف عنهما ملا لم يبيسا ﴾

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, сообшившего, что однажды пророк, «МПЛАХ», проходивший мимо двух могил, сказал:

«Поистине, их подвергают мучениям, и мучают их не за большой грех"-, а потом он сказал:"Да, один из них распространял клевету, другой же не прикрывался от собственной мочи" -, а после этого пророк, взял свежую пальмовую ветвь, разломал её надвое, воткнул половинки на каждую из могил и сказал: "Может быть, они будут облегчать их страдания, пока не засохнут"».

Сообщается также, что пророк, обращался к Аллаху с мольбами защитить его от мучений могилы и повелевал другим делать то же самое, о чем свидетельствуют многие хадисы.

# Мучения могилы бывают двух видов:

Есть такие мучения, которым люди подвергаются постоянно, как сказал об этом Аллах Всевышний:

(...огонь, куда их ввергают утром и вечером.) ("Прошающий".46.)

Другие же мучения продолжаются некоторое время, а потом прекращаются. Таким мучениям подвергаются некоторые из совершавших грехи мусульман, тяжесть мук которых зависит от тяжести их прегрешений. Потом их участь облегчается, чему могут способствовать мольбы или раздача милостыни за них или иные подобные дела.

Часть заблудших отрицала то, что люди будут подвергаться в могилах мучениям или испытывать блаженство. Сомнения их были вызваны тем, что они не могли постичь этого эмпирически, так как никогда не видели, чтобы покойных спрашивали о чём-либо, или они испытывали бы блаженство или мучения.

На это можно ответить следующим образом:

1 -Поскольку источниками всех наших знаний об этом служат Коран и сунна, мусульманину следует признавать и подтверждать все эти сведения, чем и отличаются от всех про-

чих мусульмане, верующие в сокрытое и следующие правильным путём благодаря руководству посланника Аллаха, «мосповать».

- 2 В мире ином действуют свои установления, о которых нельзя судить по тому, что является привычным для нас в мире этом. Это означает, что мы не можем почувствовать, что именно происходит с покойным. Можно утверждать лишь то, что могущество Аллаха велико, а Он судил так, что людям не дано видеть и слышать происходящего в мире ином, ибо они не смогли бы вынести этого и потому, что Он опасался, что они не стали бы хоронить друг друга, а также для того, чтобы верующие отличались от прочих.
- 3 Человек не в состоянии постичь всё. Так, например, когда Джибрил, *мир ему*, спускался к пророку, «ДЛДАХ», и беседовал с ним, никто из находившихся рядом с ними не видел и не слышал его. Кроме того, известно, что всё сушее славит Аллаха, однако мы не можем судить о том, как именно это происходит.
- 4 -Аллах Всевышний и в этом мире позволяет нам видеть нечто подобное, ведь человек иногда может увидеть во сне что-то приятное и радостное, а иногда что-то совершенно противоположное этому, хотя на самом деле он спит в своей постели, находясь вдали от того, что он видит, а его сновидения недоступны восприятию окружающих.

Нечто подобное можно сказать и о современных изобретениях. Так, мы не можем ощутить процессов, происходящих в электрических проводах, пока не прикоснёмся к оголённому проводу, который находится под напряжением, и существует разница между прикасающимися к нему железными и деревянными предметами.

#### ИСХОД ИЗ МОГИЛ.

Люди восстанут из своих могил, когда Исрафил, мир ему, затрубит в трубу. В Коране указывается, что он сделает это трижды.

#### \* 1 - После первого трубного гласа все будут охвачены страхом.

Первый трубный глас нарушит установившийся мировой порядок и приведёт его в расстройство.

Аллах Всевышний сказал:

«Помни о том Дне, когда раздастся трубный глас. Тогда устрашатся те, кто на небесах и на земле, кроме тех, к кому благоволит Аллах.» ("Муравы", 87.)

\* 2 - После второго трубного гласа всё живое в мире погибнет. Аллах Всевышний сказал:

«Затрубят в трубу, и будут повержены словно молнией и те, кто на небесах, и те, кто на земле, кроме тех, кого Аллах пожелает оставить. ("(Толпы".68)(

\* 3 - После третьего трубного гласа люди воскреснут и восстанут из могил.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ ثُمَّ نُفِحَ فِيهِ أُخَرَى فَإِذَاهُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾

Потом протрубят ещё раз, и люди встанут, озираясь.» ("Топпы". 68.)

### Сбор

О том, в каком виде люди восстанут из своих могил, сообщается в хадисе, передаваемом со слов Аиши, *да будет доволен ею Аллах*, и приводимом в обоих "Сахихах".

Аиша сказала:

«- Я слышала, как посланник Аллаха, «Аллаха, сказал:

"В День воскресения люди будут собраны босыми, нагими и необрезанными"».

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, передаваемый со слов аль-Микдада бин аль-Асвада, *да будет доволен им Аллах*, который передал, что он слышал, как посланник Аллаха, « Дилик», сказал:

«В День воскресения солнце будет приближено к людям и окажется от них на расстоянии мили, люди же погрузятся в собственный пот по мере дел своих».

В этой ситуации пророк, « плама станет ходатайствовать за людей после того, как не возьмутся за это Адам, Нух, Ибрахим, Муса и Иса, *мир им*, что и станет величайшим заступничеством и местом достохвальным.

#### ПРЕДСТОЯНИЕ И РАСЧ"Т.

Под предстоянием имеется в виду то, что все люди предстанут перед Аллахом Всемогущим и Великим.

Аллах Всевышний сказал:

 $\P$  они предстанут перед Господом твоим, выстроившись в ряд, и будет сказано им: "Вы пришли такими, какими Мы сотворили вас изначально..." ("Пешера".48.)

«В тот день вы предстанете, и ни одна из тайн ваших не останется сокрытой.» ("Судный день", 18.)

Расчёт: Аллах Всемогущий и Великий сообщит людям об их благих и дурных делах и напомнит им о том, что они забудут.

Аллах Всевышний сказал:

 $\{\dots$ в тот День, когда Аллах воскресит их всех и тогда поведает им о том, что они творили. Аллах сочтёт деяния их, о которых они забудут $\dots$  $\}$  ("Препирательство".6.)

Аллах Всевышний также сказал:

- «Ведь к Нам они вернутся, и Мы предъявим им счёт.»
("Покрывающее". 25 - 26.)

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ فَلَا تَعْسَبَنَ ٱللَّهَ عُغِلِفَ وَعَدِهِ وَ رُسُلَهُ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَنِيزٌ ذُو ٱنِنِقَامِ ۞ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَثُ وَبَرَزُوا بِيَّهِ الْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ۞ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَ بِلْ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ۞ سَرَابِيلُهُ مِن فَطِرَانِ وَيَعْشَىٰ وُجُوهَ هُمُ ٱلنَّارُ ۞ لِيَجْزِى ٱللَّهُ كُلَّ نَقْسِ مَّا كُسَبَتُ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾

«Не думай, что Аллах нарушит обещания, данные Им Своим посланникам. Поистине, Аллах велик, и не откажется Он от возмездия

в тот День, когда земля будет изменена, когда и небеса будут изменены и все люди предстанут пред Аллахом Единым, Всевластным.

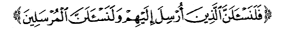
И в тот День ты увидишь грешников, закованных в цепи.

Одеянием им послужит смола, а лица их будут укрыты огнем,

дабы Аллах воздал каждому живому существу за то, что оно совершило. Поистине, Аллах скор в расчёте! ("Пбрахим".47-51.)

При этом будут развёрнуты свитки и будут спрошены все — как посланники, так и члены их общин.

Аллах Всевышний сказал:



 $\{\dots$ спросим Мы с тех, к кому направляли посланников, спросим и с самих посланников!.  $\}_{\text{("Преграды", 6.)}}$ 

Однако задавать вопросы и рассчитываться с людьми будут по-разному. Что касается мусульман, то им будут предъявлены грехи их, они признают их и грехи эти будут покрыты.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Аиши, да будет доволен ею Аллах, которая сказала:

«Однажды посланник Аллаха, «радпастор», сказал: "Тот, у кого потребуют серьёзного отчёта, будет подвергнут мучениям". Я спросила: «Разве не говорит Аллах Всевышний:

на что он сказал: "Таким будет предстояние!"»

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Ибн Умара, *да будет доволен Аллах ими обоими*, сообщившего, что пророк, "Дапрад», сказал:

﴿ يُدنَى المؤمن يوم القيامة من ربه عز وجل حتى يضع عليه كنفه ، فيقرره بذنوبه ، فيقول : هل تعرف ؟ فيقول : أي ربّ أعرف ، قال: فإني قد سترتها عليك في الدنيا ، وإني أغفرها لك اليوم ، فيعطى صحيفة حسناته ، وأما الكفار والمنافقون فينادى بهم على رؤوس الخلائق : هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ﴾

«В День воскресения верующий будет приближен к Господу своему настолько, что окажется под покровом Его, и признает грехи свои. Аллах спросит его: "Признаёшь ли ты это?" Он ответит: "Да, о Господь, признаю!" Тогда Он скажет: " Поистине, Я покрыл тебя в земной жизни и прощаю тебя сегодня!"-, а

потом будут даны ему записи его благих дел. Что же касается неверных и лицемеров, то обратятся к ним перед всеми: "Это те, которые возводили ложь на Господа своего!"»

Среди верующих будут и такие, кто войдёт в рай без расчета и мучений, например, те семьдесят тысяч человек, о которых говорится в хадисе, переданном со слов Ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, и приводимом в обоих "Сахихах".

Что же касается неверных, то расчёт с ними не будет подобен расчёту с теми, благие и дурные дела которых будут взвешены, ибо не окажется у них благих дел.

Аллах Всевышний сказал:

Mы займемся в тот день делами, которые они творили, и развеем их в прах! ("Pазличение", 23.)

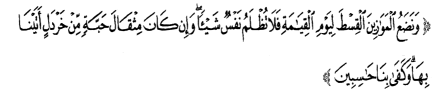
Расчёт с неверными будет состоять в том, что им представят их дурные дела и подвергнут их порицанию.

#### весы.

Имеются в виду те Весы, которые в День воскресения будут установлены для того, чтобы взвешивать дела рабов Аллаха и отличать их друг от друга и определять их количество. Взвешивание будет происходить после расчёта, поскольку расчёт необходим для установления того, что было сделано, а взвешивание - для того, чтобы человеку было видно, чего стоят его дела, в соответствии с которыми он и получит воздаяние.

Как в Коране, так и в сунне имеется множество указаний, свидетельствующих о точности этих Весов.

Так, например, Аллах Всевышний сказал:



- (B) День воскресения (B) установим справедливые (B) и никто не будет обижен даже на вес горчичного зерна, ибо никто иной не умеет считать так, как умеем это (B) (T) (T)

Аллах Всевышний также сказал:

«Тогда тот, чаша добрых дел которого на Весах перетянет, будет благоденствовать,

тому же, у кого чаша эта окажется легче, пропасть послужит пристанищем. ("Поражающее".6-9.)

В "Сахихе" аль-Бухари приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что пророк, ""пах.», сказал:

«Есть две фразы, которые легки для языка, но тяжелы они будут на Весах, а Милосердный любит их, и это - "Слава Алла-ху Великому, слава Аллаху и хвала Ему!" (Субхана-ллахи аль-Азим, субхана-Ллахи ва би-хамди-хи!)»

#### СВИТКИ С ЗАПИСЯМИ ДЕЛ.

После завершения расчёта и взвешивания каждый человек возьмёт запись своих дел и прочтет то, что там будет написано, и окажутся среди людей такие, которые возьмут эту запись правой рукой, другие же возьму её левой и из-за спины.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ فَأَمَّامَنَ أُوتِى كِنْبَهُ مِيمِينِهِ مَنَقُولُ هَا قُرُمُ اقْرَءُوا كِنَئِيبَهُ ۞ إِنِّ طَنَنتُ أَنِّ مُلَقٍ حِسَابِيَةُ ۞ فَهُوَ فِي عِيشَةِ رَّاضِيَةِ ۞ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ۞ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ۞ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَنَا بِمَا أَسْلَفَتُمْ

# فِ ٱلْأَيَّامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴿ وَأَمَّامَنْ أُوتِى كِنْبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَنْلِنَنِي لَرَّ أُوتَ كِنْلِيهَ ﴿ وَلَرَّ أَدْرِ مَا حِسَابِيةً ﴿ وَلَمْ أَنْفَى عَنِي مَا إِيَّةً ﴾ حِسَابِيةً ﴿ مَا أَغْنَى عَنِي مَا إِيَّةً ﴾

«Тот же, кому будет вложена в правую руку запись дел его, скажет: "Подойдите и прочтите запись мою! Поистине, я верил, что предстану пред этим счётом". И будет он доволен жизнью в вышнем саду, где низко склонятся плоды. Таким скажут: "Ешьте и пейте во здравие за то, что совершали вы в минувшие дни".

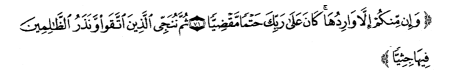
Тот же, кому запись будет вложена в левую руку, скажет: "О, если бы не давали мне мою запись! Тогда и не знал бы я, каков счёт мой! О, если бы смерть была концом всего! Не спасло меня моё достояние, и силы покинули меня!"

("Судный день", 19 - 29.)

#### АС - СИРАТ.

Так называется мост, пролегающий над адом, но которому пройдут и первые, и последние, и тот, кто преодолеет его, спасётся от огня, и по нему люди будут проходить только после того, как они покинут место расчёта. Верующие сумеют пройти по нему и избежать ада, что же касается тех, кому уготован ад, то они упадут с этого моста.

Аллах Всевышний сказал:



 $\P$  нет среди вас такого, кто не войдёт в ад $^1$ , и Господом твоим это решено окончательно.

<sup>1-</sup> Речь идет о прохождении по Сирату, пролегающему над адом.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة -رضي الله عنه- أن ناسا قالوا: يا رســـول الله : هل نرى ربنا يوم القيامة ؟ وفيه قوله ﷺ :

﴿ ويضرب الصراط بين ظهري جهنم فأكون أنا وأمتي أول مسن يجيز ، ولا يتكلم يومئذ إلا الرسل ، ودعوى الرسل يومئذ : اللهم سلم سلم ، وفي جهنم كلاليب مثل شوك السعدان ، هل رأيتم السعدان ؟ قالوا : نعم يا رسول الله ، قال فإنها مثل شوك السعدان ، غير أنه لا يعلم قدر عظمها إلا الله ، تخطف الناس بأعمالهم ﴾.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, *да будет доволен им Аллах*, который сказал:

«Однажды люди спросили: "О посланник Аллаха, увидим ли мы Господа нашего в День воскресения?"

И в этом хадисе приводятсятакие слова пророка, «папах»: "Будет перекинут над адом мост, по которому первым пройду я вместе с членами моей общины. В тот день никто, кроме посланников, не произнесёт ни одного слова, а посланники будут взывать: «О Аллах! Спаси, спаси!» А в аду будут крюки, подобные колючкам са'дана<sup>1</sup>"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Са'дан — растение, со всех сторон покрытое колючками

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, передаваемый со слов Абу Са'ида аль-Худри, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, "Аплаха, сказал: «"А потом над адом будет перекинут мост, и будет разрешено заступничество и они станут говорить: ,О Аллах, спаси, спаси!" Люди спросили: "О посланник Аллаха, а что это за мост?" Он ответил: "Будут на нём крючья и колючки, подобные колючкам растения са'дан. Часть верующих преодолеет его с быстротой взора, другие – подобно молнии, третьи – подобно ветру, четвёртые – подобно птицам, а иные – подобно несущимся коням, и мусульманин спасётся, а тот, кого эти крючья оцарапают, свалится в пламень ада"».

#### MOCT.

После того, как верующие пройдут по Сирату и спасутся от огня, но перед тем, как войти в рай, они будут остановлены на другом мосту, который перекинут между раем и адом. Это будет сделано для того, чтобы обиженные могли воздать равным своим обидчикам за те обиды, которые они нанесли им в мире этом —, а когда они рассчитаются друг с другом, им будет позволено войти в рай.

Абу Са'ид аль-Худри, *да будет доволен им Аллах*, передал, что посланник Аллаха, «Аллах», сказал:

﴿ يخلص المؤمنون من النار فيحبسون على قنطرة بين الجنة والنسار ، فيقتص لبعضهم من بعض مظالم كانت بينهم في الدنيا ، حتى إذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة ، فوالذي نفس محمد بيده لأحدهم أهدى بمنزله في الجنة منه بمنزلسه في الدنيا ﴾

«Верукшие спасутся от огня и будут задержаны на мосту, перекинутом между раем и адом, где обиженные смогут воздать равным своим обидчикам за то, что они претерпели от них в мире этом, а когда они очистятся, им будет позволено войти в рай, и клянусь Тем, в чьей длани душа Мухаммада, каждый из

них найдёт путь к своему месту в раю легче, чем он находит путь к дому своему в этом мире!» этот хадис приводит Бухари.

Относительно этого моста среди комментаторов существуют определённые расхождения во мнениях. Так, одни считали его завершением Сирата, иначе говоря, той его частью, которая примыкает к раю, иные же утверждали, что это другой мост.

#### водо"м.

Речь идёт о водоёме пророка, и аллах

В "Сахихах" Бухари и Муслима приводится хадис, передаваемый со слов Абдуллаха бин Амра бин аль-Аса, *да будет дово*лен им Аллах, сообщившего, что пророк, """", сказал:

«Для того, чтобы обойти мой водоём, потребуется месяц пути, углы его равны между собой, вода его белее молока, благоухание его приятнее аромата мускуса, а кувшины, стоящие на берегах его, (по численности своей) подобны звёздам небесным, и каждый из испивших воды его уже никогда не ощутит жажды».

В обоих "Сахихах", равно как и в других сборниках, приводится также и много других хадисов, в которых есть упоминания об этом водоёме.

#### РАЙ И АЛ.

Рай и ад являются двумя обиталищами, в которых поселятся люди и которые Аллах Всевышний приготовил для рабов Своих в качестве воздаяния за дела их.

Рай является обителью блаженства и проявления щедрости по отношению к тем богобоязненным верующим, которые

<sup>1 -</sup> Иначе говоря, этот водоём имеет форму квадрата.

приблизились к Аллаху, уверовали в Аллаха, Его посланника и в то, с чем он пришёл к людям, подчинились Аллаху и посланнику Его, поклонялись искренне только Аллаху и следовали за Его посланником, жилах.

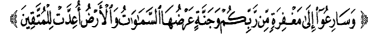
Аллах Всевышний сказал:

Поистине, те, кто уверовал и творил благие дела, они – лучшие из созданий,

воздаяние им у их Господа – сады 'Адна, где внизу текут реки, и останутся они там навечно. Аллах доволен ими и они довольны Vм. Это – для тех, кто боялся своего Господа.

("Явное доказательство", 7 - 8.)

Аллах Всевышний также сказал:



«Спешите же к прощению от Господа вашего и к раю, равному по ширине небесам и земле и уготованному для богобоязненных.» ("Семейство Имрана", 133.)

В раю праведных ожидает множество таких наслаждений, которых в этом мире никто не видел и о которых никто не слышал и не догадывался.

Аллах Всевышний сказал:

 $\P$ ни одна душа не знает о том, что из благ пока сокрыто для них в воздаяние за то, что они делали.  $\P$  ("Земной поклон".17.)

Величайшим же наслаждением для оказавшихся в раю станет то, что они будут иметь возможность видеть своего Господа воочию, как сказал об этом Всевышний:

«Лица в День тот будут сиять и взирать на Господа своего.» ("Воскресение", 22 - 23.) То же самое говорится и во многих хадисах.

Что же касается ада, то он является обителью мук и унижений, которую Аллах уготовал для Своих врагов из числа неверных, не веровавших в Него и не подчинявшихся Его посланникам.

В аду грешников подвергнут многим видам наказаний и мучений.

Аллах Всевышний сказал:

Поистине, Мы уготовали для грешников адский огонь, который покроет их подобно шатру, а если они будут взывать о помощи, принесут им воду, подобную расплавленному металлу, которая обжигает лицо. Мерзкий напиток и скверное убежище! ("Пешера". 29.)

Во многих аятах Корана и хадисах приводятся описания рая и ада, указывается на то, что они сотворены и существуют в настоящее время, и упоминается о том вечном блаженстве или мучительном наказании, которые ожидают оказавшихся в раю или в аду.

Как рай, так и ад пребудут вечно и никогда не исчезнут.

Вот что сказал Аллах Всевышний о рае: «أَكُلُهُا أَيْرٌ وَظُلُهُا ﴾ «...не иссякнут яства и тень его.» ("Тром", 35.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ إِنَّهَٰذَالُرَٰ قُنَامَالُهُ مِن نَّفَادٍ ﴾

«Поистине — это то, что дано Нами в удел, и оно не иссякнет.» "Сап".54.

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ خَالِدِنَ فِيهَا أَبِدًا ﴾ ...и останутся они там навечно. » "Явное доказательство".8.

Аллах Всевышний также сказал:

«Там они не вкусят смерти после смерти первой.» <sub>("Пым" 56)</sub>

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ وَمَاهُم مِّنَّهُ إِيمُخْرَجِينَ ﴾

(...и их не изгонят оттуда.) ("Аль-Хиджр", 48.)

Что же касается ада, то о нём Аллах Всевышний сказал так:

Они захотят спастись от огня, но ни за что не спасутся: уготовано им вечное наказание. ("Трапеза", 37.)

Аллах Всевышний также сказал:



«С ними там не покончат и не умертвят их, и муки их не облегчатся. ("Создатель". 36.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ الْمُدَالُونُ فَيَا أَبُدُالُ

(...в котором они пребудут вечно.) ("Женшины",169.)

#### заступничество.

Наш пророк Мухаммад, «АЛЛАХ», будет первым из тех, кто попросит открыть врата рая, а члены его обшины окажутся первыми из тех, кто войдёт туда.

Только наш пророк, малаку, обратится к Аллаху с ходатайством о том, чтобы верующих впустили в рай, с величайшим ходатайством о том, чтобы Аллах рассудил ожидающих решения своей участи, а также о том, чтобы Аллах облегчил муки его дяди Абу Талиба, что будет позволено только нашему пророку, ANNAX ANNAX

Что же касается других ходатайств, то с ними к Аллаху Всевышнему будут обращаться и другие пророки, ангелы и верующие. Из числа подобных ходатайств можно выделить следуюшие:

- 1 Ходатайства о том, чтобы в аду не оказались те из согрешивших единобожников, которые достойны подобного наказания.
- 2 Ходатайства о том, чтобы такие грешники, уже оказавшиеся в аду, были выведены оттуда.
- 3 Ходатайства о том, чтобы некоторые из вошедших в рай заняли более высокое положение.

Успех ходатайств такого рода будет определяться двумя обстоятельствами:

«Кто же станет без соизволения Его заступаться перед Hum?» ("Корова" 255.)

2 - Благоволением Аллаха по отношению к тому, за кого станут ходатайствовать другие.

- Они могут заступиться только за тех, кем доволен Аллах...»

Обо всём том, что будет происходить в мире ином, а именно - в период между смертью человека и Днём воскресения, в День воскресения, в раю и в аду, - мы знаем лишь из Корана и сунны, веруя в это, несмотря на то, что не знаем обо всех деталях того, как это будет выглядеть.

# ШЕСТАЯ ОСНОВА: ВЕРА В ПРЕДОПРЕДЕЛ"ННОСТЬ КАК ХОРОШЕГО, ТАК И ДУРНОГО.

Предопределением является то, что определено Аллахом для всего сущего.

Как в Коране, так и в сунне имеется множество указаний на существование предопределения и обязательность веры в него.

Так, например, Аллах Всевышний сказал: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾

«Поистине, Мы сотворили каждую вещь по предопределению.» ("Пуна". 49.)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿وَكَانَأَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مِّمَّا لُمُعَالِثًا اللَّهِ عَدْرًا مُ

«Веление Аллаха предопределено.» ("Cонмы", 38.)

Аллах Всевышний также сказал:



«Всякая беда поражает лишь по воле Аллаха. Он направит на верный путь сердце того, кто уверовал в Него.»

("Взаимный обман", 11.)

В "Сахихе" Муслима приводится сообщение о том, что однажды, когда Абдуллаху бин Умару бин аль-Хаттабу, да будет доволен им Аллах, рассказали о группе людей, которые читали Коран, стремясь к знанию, а также о том, что они отрицают предопределённость событий, он сказал человеку, рассказавшему ему об этом: "Когда повстречаешь их, скажи им, что я не имею ничего общего с ними, а они - со мной, и скажи, что Абдуллах бин Умар клянётся в том, что если любой из них потратит на благие дела столько золота, сколько весит гора Ухуд, то Аллах не примет от него ничего из этого до тех пор, пока он не уверует в предопределение"-, после чего он рассказал этому человеку хадис о Джибриле со слов своего отца, слышавшего это от посланника Аллаха,

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, передаваемый со слов Тауса бин Кайсана, который сказал: «Я застал в живых людей из числа сподвижников посланника Аллаха, «МПЛАХ», которые говорили: "Всё предопределено"».

Таус также сказал, что он слышал, как Абдуллах бин Умар, да будет доволен им Аллах, сказал:

- Посланник Аллаха, и для сказал:

"Всё предопределено, в том числе неспособность и активность или активность и неспособность".

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, да благословит его Аллах и да приветствует, сказал:

﴿ المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفي كل خير ، احرص على ما ينفعك واستعن بالله ، ولا تعجز ، وإن أصابك شئ فلا تقل : لــو أنــي فعلت كان كذا وكذا ، ولكن قل: قدر الله ، وما شاء فعل ، فان لو تفتح عمل الشيطان ﴾

«Сильный верующий лучше перед Аллахом и более любим Им, чем верующий слабый, хотя в каждом их них есть благо. Стремись к тому, что принесёт тебе пользу, проси помощи у Аллаха и не опускай руки, а если постигнет тебя что-либо, не говори: "Если бы я сделал то-то и то-то!" -, но говори: "Это предопределено Аллахом и Он сделал, что пожелал" - ибо эти "если" открывают шайтану путь к делам его!»

#### СОСТАВНЫЕ ЧАСТИ ВЕРЫ В ПРЕДОПРЕДЕЛЕНИЕ

#### Первая:

Вера в то, что знание Аллаха охватывает собой абсолютно всё, в то, что Всевышний знал обо всех людях ещё до того, как Он сотворил их, а также в то, что Он заранее знал обо всех их поступках, их уделе, сроке жизни каждого из них, их благих делах, их прегрешениях и т.д.

#### Вторая:

Вера в то, что Аллах записал всё это на Хранимой Скрижали.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Здесь имеется в виду неспособность совершать то, что является обязательным, или же совершение обязательного позже, чем нужно.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Подразумевается нечто противоположное неспособности.

Указанием на две этих составные части являются слова Аллаха Всевышнего, который сказал:

 $\mathbb{P}$ азве ты не знаешь, что Аллаху ведомо то, что на небе и на земле? Поистине, это есть в Писании, и, поистине, это не составляет труда для Аллаха.  $\mathbb{P}$   $\mathbb{P$ 

В "Сахихе" Муслима приводится хадис, передаваемый со слов Абдуллаха бин Амра бин аль-Аса, да будет доволен Аллах ими обоими, который сказал:

- Я слышал, как посланник Аллаха, даллаха, сказал:

«Аллах Всевышний записал судьбы всего сотворённого за пятьдесят тысяч лет до того, как Он сотворил небо и землю. И тогда Трон его был над водой".

Это предопределение, полностью сообразующееся со знанием Всевышнего, касается как всего в целом, так и частностей. Что касается первого, то это не что иное как общее предопределение судеб всего сотворённого, что зафиксировано на Хранимой Скрижали. Второе же касается частностей и имеет отношение к трём периодам времени:

#### 1 - Предопределение всей жизни.

В обоих "Сахихах" приводится хадис, передаваемый со слов Абдуллаха бин Мас'уда, *да будет доволен им Аллах*, сообщившего, что посланник Аллаха, «Аллах», сказал:

«Каждый из вас формируется во чреве матери, пребывая там в течение сорока дней в виде капли, в течение следующих сорока дней – в виде стустка и столько же – в виде кусочка плоти, после чего Аллах посылает к нему ангела, который вдыхает в него дух и получает веление записать четыре вещи: его удел, его срок, его дела, а также то, счастливым он будет или злосчастным».

# 2 - Предопределение того, что случится в течение следующего года.

В ночь предопределения определяется всё то, что произойдёт в течение следующего года.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أُمْرٍ صَكِيمٍ ﴾ В эту ночь решаются все мудрые дела. (В эту ночь решаются все мудрые дела.)

# 3 - Предопределение того, что случится в течение дня, и имеет отношение к жизни и смерти, возвышению и унижению и так далее.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ كُلَّ يُوْمٍ هُوَفِ شَأَنٍ ﴾ ....а Он каждый день занят делом. ("Милостивый", 29.)

#### Третья:

Вера в то, что воля Аллаха всегда исполняется, что могуществу Его нет предела, что происходит лишь то, чего желает Аллах, а то, чего Он не пожелает, не произойдёт, в то, что лишь по воле Аллаха совершается или не совершается всё как на небесах, так и на земле, что во владениях Его ничто не происходит против воли Его и что Он может всё.

Аллах Всевышний сказал: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ (Твой Господь создаёт, что пожелает, и избирает...)

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ

(Поистине, Господь твой вершит то, что пожелает.))
("ауд", 107.

Аллах Всевышний также сказал: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ Поистине, Аллах всё может. ("Корова", 20.)

При этом волеизъявление Аллаха бывает двух видов:

I - Волеизъявление, имеющее отношение к бытию в целом и к предопределению, но не связанное с любовью и благоволением. Об этом Аллах Всевышний сказал так:

«Кого Аллах пожелает вести прямым путём – облегчает Он для души его принятие ислама, а кого пожелает сбить с пути – сдавливает и сжимает ему грудь, будто поднимается он на небо.» ("Скот".125.)

2 - Волеизъявление, имеющее отношение к религии и религиозному закону. Такое волеизъявление включает в себя элементы любви и благоволения, на что указывают слова Всевышнего, который сказал: ﴿ يُرِيدُ اللّٰهُ عِنْ اللّٰهُ مِنْ وَلاَ يُرِيدُ إِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ ال

«Аллах желает вам облегчения, а не затруднения...» ("Корова".185.)

Это означает, что если имеет место нечто, связанное с проявлением повиновения, то Аллах пожелал этого в первом смысле этого слова, иначе говоря, предопределил и захотел этого, пожелав этого также и во втором смысле слова, а это значит, что он любит это и это угодно Ему. Если же случается нечто, связанное с ослушанием, это значит, что Аллах пожелал этого в первом смысле слова, что же касается второго, то подобные действия Ему ненавистны и неугодны.

#### Четвёртая:

Вера в то, что Аллах Всевышний является Творцом, а всё оетальное сотворено Им, и в том числе сотворены Им и никем иным все действия или отсутствие действий сотворённых существ, и нет у этого ни иного Творца, ни иного Господа.

Аллах Всевышний сказал:

(Аллах - Творец всего сущего и Он - Покровитель всему.) ("Топы", 62.)

Аллах Всевышний сообщил, что пророк Его Ибрахим, *бла-гословения и мир ему*, сказал своим соплеменникам:

(Аллах сотворил вас и то, что вы делаете.)

("Выстроившиеся в ряды", 96.)

Рабы Аллаха обладают реальной способностью к действиям, как обладают они и определёнными возможностями и волей, но Творцом их самих, их возможностей и их воли является Аллах.

Аллах Всевышний сказал:

...для тех из вас, кто хочет стать на прямой путь.

Но вы не захотите этого, если того не захочет Аллах, Господь миров. ( ("Скручивание", 28 - 29.)

Таким образом, Аллах Всевышний указал на то, что люди обладают волей, но проявить себя она может только по воле Аллаха.

Поскольку рабы Аллаха обладают способностью к действиям и волей и поскольку к ним были направлены посланники и им были ниспосланы Писания, это означает, что Аллах представил им Свои доводы и разъяснения, а из этого следует, что за свои дела они либо получат награду, либо подвергнутся наказанию. Ввиду этого раб Аллаха должен верить в предопределение Аллаха, повиноваться установлениям Его закона и просить Ал-

лаха о том, чтобы Он направил его на прямой путь. Кроме того, ему следует стремиться ко всему тому, что принесёт ему пользу, и отвергать всё то, что может повредить ему в его мирских и религиозных делах, уповая на Аллаха и моля Его о содействии и облегчении достижения желаемого и удалении от себя неодобряемого шариатом. И если средства, которые изберет для себя человек, принесут ему пользу, он должен воздать хвалу Аллаху и возблагодарить Его, если же это не принесёт пользы, то ему следует хранить спокойствие, ибо он сделал то, что было в его силах, терпеть, надеяться на награду Аллаха и просить Аллаха о том, чтобы Он дал ему что-нибудь взамен.

Аллах Всевышний сказал:

«Не возлагает Аллах на душу ничего, кроме возможного для неё.Ей то, что она приобрела и против неё то, что она приобрела» ("Корова", 286.)

Сообщается, что посланник Аллаха, «АЛЛАХ», сказал:

«Действуйте, ибо каждому будет облегчено достижение того, для чего создал его Аллах».

Этот хадис Бухари и Муслим приводят со слов Али бин Абу Талиба.

Сообщается также, что пророк, Далан сказал:

«Достойно удивления положение верующего, ибо всё в положении его является благом, и не дано это никому, кроме верующих: если случается с ним что-нибудь радостное, он благодарит Аллаха, и это становится для него благом, а если постигает его горе, он проявляет терпение, и это тоже становится для него благом». Этот хаамс приводит Муслим.

# РАЗЛИЧНЫЕ ВОПРОСЫ, ИМЕЮЩИЕ ОТНОШЕ-НИЕ К ВЕРЕ.

#### НАЗВАНИЕ "ВЕРА".

Слово "вера" в Коране и сунне упоминается как само по себе, так и в сочетании со словом "ислам".

Если вера упоминается в сочетании с исламом как, например, в том хадисе, где сообщается о том, как Джибрил, мир ему, задавал вопросы посланнику Аллаха, это значит, что под исламом подразумеваются некие внешние проявления, иначе говоря, проявления подчинения и покорности раба Аллаха Ему, что основывается на пяти столпах: свидетельстве о том, что нет бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад - посланник Аллаха, совершении молитв, выплате закята, соблюдении поста во время рамадана и совершении хаджжа к священному Дому Аллаха. Что же касается веры, то она связана с проявлениями внутренними, подразумевает собой знание сердца и осознание сердцем единственности Аллаха и основывается на шести столпах: вере в Аллаха, в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников, в последний День и в предопределённость как хорошего, так и дурного. Вера может упоминаться и сама по себе. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

Верукцие – это только те, сердца которых испытывают страх при упоминании Аллаха, у которых увеличивается их вера, когда им читают Его аяты, которые уповают на своего Господа и которые совершают молитвы и расходуют из того, чем Мы наделили их.» ("Побыча".2-3.)

Что же касается сунны, то Абу Хурайра, да будет доволен им Аллаx, приводит следующий хадис.

Пророк, маллах сказал:

«Вера включает в себя более шестидесяти ответвлений, лучшим из которых является свидетельство о том, что нет бога, кроме Аллаха, а малейшим – устранение с пути того, что может принести людям вред, что же касается стыда, то он относится к числу ответвлений веры».

В тех случаях, когда вера в Коране и сунне упоминается отдельно от ислама, это значит, что под верой подразумевается религия в целом, если же отдельно упоминается ислам, то подразумевается, что это понятие включает в себя основу веры, иначе говоря, всё то, что скрыто в сердце человека. Именно поэтому мы и говорим, что вера есть слово и дело. При этом имеются в виду слова сердца, то есть убеждения, а также слова, произносимые языком, то есть слова свидетельства.

Под делами сердца подразумеваются такие дела, как намерение, искренность и т.д., а также дела, совершаемые посредством частей тела, наподобие молитв, выплаты закята и тому подобных дел.

# УВЕЛИЧЕНИЕ И УМЕНЬШЕНИЕ ВЕРЫ.

Вера может как увеличиваться, так и уменьшаться. К увеличению веры приводит проявление покорности, а к уменьшению - ослушание Аллаха, на что есть множество указаний в Коране и сунне, к числу которых относится цитированный аят и хадис об ответвлениях веры.

# СУЖДЕНИЕ О СОВЕРШИВШЕМ ТЯЖКИЙ ГРЕХ.

Как явствует из вышеупомянутого хадиса, вера включает в себя множество самых разных ответвлений или же проявлений. При этом отсутствие тех или иных проявлений веры означает,

что человек не обладает верой вовсе, например, если он отказывается засвидетельствовать, что нет бога, кроме Аллаха, в то время как отсутствие других проявлений признаком отсутствия веры не является. Так, например, если человек не уберет с дороги камень или колючку, это ещё не будет означать, что он не верует. Существует и много промежуточных проявлений, часть которых по своему значению ближе к свидетельству, а часть - к таким действиям как устранение помех с пути, по которому ходят люди. При этом следует учитывать, что как любое проявление веры свидетельствует о вере, так и любое проявление неверия свидетельствует о неверии.

В связи со всем вышеизложенным знатоки сунны указывали на то, что все грехи подразделяются на тяжкие и мелкие, как и говорит об этом Аллах Всевышний:

«Если вы будете избегать больших грехов, которые вам запрещены, то мы простим ваши мелкие прегрешения и введём вас через врата благословенные.» ("Женшины", 31.)

Тяжкие же грехи, в свою очередь, делятся на те, совершение которых ставит человека вне религии (к числу их, как уже указывалось ранее, относятся такие грехи как большое неверие и большое многобожие), и те, совершение которых к этому не приводит. К числу последних относятся такие прегрешения как прелюбодеяние, воровство, употребление вина и т.д.

Именно об этой категории грехов мы и хотим поговорить здесь. Знатоки сунны считают, что вера человека, совершившего тяжкий грех такого рода, уменьшается, иначе говоря, они считают, что, совершив тяжкий грех, верующий отклоняется от веры своей, а поэтому в мире этом степень дружеского расположения по отношению к такому человеку должна определяться тем, в какой мере он сохранил свою веру, что же касается мира вечного, то там участь его будет зависеть лишь от воли Аллаха, который может простить такого человека за совершенные им благие дела или же благодаря мольбам или заступничеству других, а может простить такого и без всяких видимых причин, иначе говоря, только по милости и милосердию Своим, но может Он так-

же и подвергнуть его наказанию, если пожелает, что будет проявлением Его справедливости и мудрости, однако навечно такой человек в аду не останется.

Указанием на то, что человек, совершивший тяжкий грех, не утрачивает веру, являются слова Всевышнего, приводимые в том аяте, где говорится о воздаянии равным.

- «Если убийца прощён родственником убитого - своим братом по вере...» ("Корова", 178.)

Таким образом, Аллах называет убийцу и того, кто должен рассчитаться за убитого братьями по вере. Что же касается сунны, то в том хадисе, где говорится об употребляющем вино, сообщается, что посланник Аллаха, «молов», сказал:

«Не оказывайте помощь шайтану в его борьбе с братом ва- шим ! » этот хадис приводит Бухари со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах.

Указанием на то, что вера человека, совершившего тяжкий грех, становиться ущербной, являются слова посланника Аллаха, «мисовов», который сказал:

«Не уподобляйтесь после меня неверным, которые рубят друг другу головы!»

Этот хадис приводится в обоих "Сахихах" со спов Абдуппы бин Умара.

Указанием на это служат также и другие слова посланника Аллаха, «млок» который сказал:

«Когда прелюбодей совершает прелюбодеяние, верующим он не является, когда вор совершает кражу, верующим он не является и когда пьющий вино делает это, верующим он не является». Этот хадис приводят Бухари и Муслим со слов Абу Хурайры.

Имеются сообщения о том, что и при жизни пророка, «МЛОЛА» находились люди, которые совершали прелюбодеяния, воровали и пили вино, однако он не называл таких вероотступниками и не приказывал всем остальным объявлять им бойкот, но наказывал таких в соответствии с установлениями шариата.

Указанием на то, что в мире ином судьба совершившего тяжкий грех будет зависеть только от воли Аллаха, являются слова

«Поистине, Аллах не прощает, когда поклоняются другим наряду с Ним, а всё, что помимо этого, прощает, кому пожелает.» ("Женшины". 48.)

Что же касается заявлений о том, что люди, совершившие такие тяжкие грехи, которые не ставят их вне религии, не останутся в аду навечно, то подтверждением этому служат слова пророка, который сказал:

«Обязательно войдёт в рай любой из тех рабов, который засвидетельствовал, что нет бога, кроме Аллаха, а потом умер, не отступившись от этого, даже если он прелюбодействовал и воровал».

Этот хадис Бухари и Муслим приводят со слов Абу Зарра, да будет доволен им Аллах.

Правильность подобных заявлений подтверждают также и другие слова пророка, «МПЛАХ»:

«Заслужившие рай войдут в рай, осуждённые на муки окажутся в аду, а потом Аллах Всевышний скажет: "Выведите тех, в сердцах которых было веры хоть на вес горчичного зерна!"» Этот хадис приводится в обоих "Сахихах" со спов Абу Са'и-да аль-Худри.

# ПРАВА ЧЛЕНОВ СЕМЬИ ПОСЛАННИКА АЛЛАХА, «МОСПОВИ», И ЕГО СПОДВИЖНИКОВ.

Члены семьи посланника Аллаха, «практорова» и его сподвижники, да будет доволен ими Аллах, пользуются определёнными правами, которые необходимо соблюдать. Так, мы должны любить членов семьи пророка, «практорова», и оказывать им всяческую поддержку, ибо Аллах Всевышний сказал:

(Скажи: "Я не прошу у вас награды за это, а призываю лишь к любви к близким".) ("Совет", 23.)

Что же касается пророка, даллах, то он сказал:

«Именем Аллаха напоминаю вам о правах членов моей семьи». Этот хадис приводится в "Сахихе" Мусиима со слов Зайда бин Аркама

Пророк, «Дапрах», велел нам поминать членов его семьи в наших молитвах наряду с ним самим, ибо в одном из хадисов сообщается, что он, благословения и мир ему, сказал:

«Говорите: "О Аллах, благослови Мухаммада и семейство Мухаммада..."

К членам семьи пророка, « пророка, « относятся все те его родственники, которым запрещено прикасаться к садаке, а также его жёны, которые останутся его жёнами и в мире ином.

Точно также мы должны любить и сподвижников посланника Аллаха, «МЛЛАХ», в справедливости которых у нас нет никаких сомнений, признавать все их достоинства и заслуги, о которых говорится в Коране и сунне, и свидетельствуем, что в раю пребывают все те из них, которых порадовал вестью о рае посланник Аллаха, «МЛЛАХ».

Мы верим в то, что халифами после смерти пророка, «МЛОВАНИЯ ПОТОМ УМАР, потом Усман, а потом Али, да будет доволен ими всеми Аллах, и что достоинства их соответствуют порядку наследования ими власти в халифате.

Мы не хотим касаться споров, возникших между сподвижниками пророка, « ДАПЛАХ ПОВ В ДАВАТЬСЯ В ПОДРОБНОСТИ, СВЯЗАННЫЕ С этими событиями, по той причине, что они являлись лучшими представителями лучшей из общин.

(Вы – лучшая из общин, представленная людям...)
("Семейство Имрана", 110.)

Аллах Всевышний также сказал:

Доволен Аллах теми, кто переселился, и ансарами, опередившими других, а также теми, кто последовал за ними с чистыми сердцами, и они довольны Им . ("Покаяние".100.)

Что же касается посланника Аллаха, имплахи, то он сказал:

«Лучшими из вас являются мои современники, потом те, кто последует за ними, а потом те, кто последует за ними».

Этот хадис приводят аль-Бухари и Муслим со слов многих сподвижников.

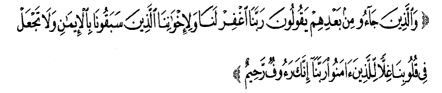
Сообщается также, что пророк, и пророк, и пророк, и сказал:

«Не поносите моих сподвижников, ибо клянусь Тем, в чьей длани душа моя, если любой из вас потратит столько золота,

сколько весит гора Ухуд, то и тогда не сможет он приблизиться ни к кому из них». Этот хадис приводится в обоих "Сахихах".

Если же говорить о пороках, приписываемых им в некоторых сочинениях, то в большинстве случаев всё это является не более чем измышлениями их врагов, которые либо добавляли нечто к реальным фактам, либо искажали их, либо не договаривали что-то. Что же касается того, что действительно имело место, то они заслуживают снисхождения, поскольку это явилось не более чем результатом попыток найти самостоятельное решение, в чем они преуспели или допустили ошибки и впоследствии раскаялись, а также того, что, в отличие от пророков, они не являлись безгрешными, как и все остальные люди. При этом следует учитывать и то, что заслуги их таковы, что они вполне достойны прощения за допущенные ими ошибки. Можно сказать даже, что им проститетльно то, что непростительно для живших позже, ибо, поистине, они заслужили это как никто другой, а прегрешения их теряются в море их заслуг и достоинств.

В заключение мы просим Аллаха Всевышнего причислить нас к тем, о ком Он упомянул после упоминания о мухаджирах и ансарах, сказав:



«А те, которые придут после них, воскликнут:" Господь наш! Прости нас и наших братьев, которые уверовали раньше нас! Не насаждай в наших сердцах ненависти к тем, кто уверовал. Господь наш! Поистине, Ты – Кроткий, Милосердный!"

"Собрание", 10.

Хвала Аллаху, Господу миров, и пусть Аллах благословляет и приветствует нашего пророка Мухаммада, его сподвижников и их последователей вплоть до самого Дня воскресения!

# ОГЛАВЛЕНИЕ

| Предисловие                                               | 4  |
|-----------------------------------------------------------|----|
| Определение понятия "акида"                               | 4  |
| Основы вероучения ислама                                  | 4  |
| Место науки о вероучении ислама                           | 6  |
| Источник исламского вероучения                            | 9  |
| В чём должен быть убеждён и что должен знать              |    |
| совершеннолетний                                          | 14 |
| Основы веры                                               | 16 |
| Первая основа: вера в существование Аллаха                | 16 |
| Доводы, подтверждающие сушествование Творца               | 20 |
| Вторая основа: признание единственности господства Аллаха |    |
| (таухид ар-рубубийа)                                      | 23 |
| Гретья основа: признание того, Что божественной природой  |    |
| обладает только Аллах (таухид аль-улюхийа)                | 27 |
| Условия свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха   | 33 |
| Поклонение                                                | 40 |
| Неверие, многобожие и лицемерие                           | 53 |
| Стремление добиться расположения (тавассуль)              | 61 |
| О том, что приводит к многобожию                          | 65 |
| Четв"ртая основа: признание единственности Аллаха         |    |
| в отношении Его им"н и атрибутов                          | 68 |
| Имена и атрибуты Аллаха                                   | 69 |
| Вторая основа : вера в ангелов                            | 79 |
| Третья основа : вера в Писания                            | 85 |
| Четвёртая основа: вера в посланников                      | 87 |
| Твёрдые духом                                             | 89 |

| Всеобщность послания нашего пророка Мухаммада, фаллах                                   | 90  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Мухаммад, «баллах в последний пророк                                                    | 93  |
| Пятая основа : вера в последний день                                                    | 95  |
| Испытание могилы                                                                        | 109 |
| Блаженство и мучения могилы                                                             | 109 |
| Исход из могил                                                                          | 114 |
| Предстояние и расчёт                                                                    | 116 |
| Весы                                                                                    | 119 |
| Свитки с записями дел                                                                   | 120 |
| ас-Сират                                                                                | 121 |
| Мост                                                                                    | 123 |
| Водоём                                                                                  | 124 |
| Рай и ад                                                                                | 124 |
| Заступничество                                                                          | 127 |
| Шестая основа: Вера в предопредел нность как хорошего,                                  |     |
| ТАК И ДУРНОГО                                                                           | 128 |
| Составные части веры в предопределение                                                  | 130 |
| РазлиЧные вопросы, имеющие отношение к вере                                             | 136 |
| Название "вера"                                                                         | 136 |
| Увеличение и уменьшение веры                                                            | 137 |
| Суждение о совершившем тяжкий грех                                                      | 137 |
| Права членов семьи посланника Аллаха, «баллах», при |     |
| и его сполвижников                                                                      | 141 |